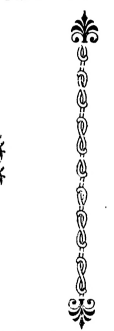
GL H 294.5921
CHI

| Include the control to the co

# ज्ञी-महत्त्व

\_ ime grandeur of gayatri ]



श्री चिरंजीवलाल वानप्रस्थ (स्वामी प्रेम-भिन्नु)



# गायत्री-महत्त्र

[THE GRANDEUR OF GAYATRI.]

लेखक चिरं जोवलाल वानप्रस्थी ( स्वामी प्रेम-भिबु )

प्राप्ति-स्थान

श्री मलिक रामलाल

४/६० कनाट सरकस नई दिल्ली

पंचम संस्करण } चेत्र २००४ मार्च १६४६

### 



मुद्रक—

तिलोकचन्द जैन भैनेजर इन्द्रप्रस्थ प्रिंटिग प्रेस क्वींबरोड, दिक्बी।

### विषय-स्वी

| श्रध्याय                        |     |     |     | ष्ट्र      |
|---------------------------------|-----|-----|-----|------------|
| भूमिका                          |     |     |     | ×          |
| १. गुरुमन्त्र की महत्ता         | ••• | ••• | ••• | ٤          |
| २. गायत्री-जाप-विधि             | ••• | ••• | ••• | ३१         |
| ३. 'त्रो३म्' नाम की महिर        | मा  | ••• | ••• | ३४         |
| ४. ईश्वरसिद्धि                  | ••• | ••• | ••• | ४२         |
| ४. भूर्भु वः स्वः               | ••• | ••• | ••• | ४१         |
| ६. तत्सवितुर्वरेण्य             | ••• | ••• | ••• | ६३         |
| ७. भर्गो देवस्य धीमहि           | ••• | ••• |     | ৬৪         |
| ८. धियो यो नः प्रचोदयान         | ··· | ••• | ••• | <b>⊏</b> ३ |
| <b>८. प्रामा</b> णिक व्याख्याएं | ••• | ••• | ••• | દર         |

## भूमिका

—:**‰:—** 

श्वेताश्वतर उपनिषद् में कहा है—

यदा चर्मवदाकाशं वेष्टयिय्यन्ति मानवाः। तदा देवमविज्ञाय दुःखस्यान्तो भविष्यति॥

इसका श्रर्थ है ''जब मनुष्य श्राकाश को चमड़े की तरह से लपेटने में समर्थ हो जायंगे, तब परमात्मा को जान बिना ही दुःख का श्रन्त हो सकेगा!" जिस तरह श्राकाश को चमड़े की तरह लपेटना श्रसम्भव है, उसी तरह उस महान् देव का ज्ञान प्राप्त किये बिना मनुष्य दुःखों से छुटकारा नहीं पा सकता।

हमारे प्राचीन शास्त्रकारों ने दुःखों को तीन श्रेणियों में बांटा है—आधिमौतिक, आधिदैिक और आध्यात्मिक। शारीरिक कारणों से तथा सांसारिक लेन-देन और संयोग-वियोग आदि से जो दुःख होते हैं, उन्हें आधिमौतिक कहा जा सकता है। जिन दुःखों पर हमारा बस नहीं चलता और जिनका कारण दैवीय है, उन्हें आधिदैविक दुःख कहा जाता है। मानसिक और आत्मा-सम्बन्धी दुःखों की गणना आध्यात्मिक दुःखों में है। ये सभी दुःख केवल परमणिता परमेरवर की कृपा और सहायता से ही दूर हो सकते हैं। इसी प्रभु की सहायता से मनुष्य इन दुः खों का नाश कर शारीरिक, मानसिक और आदिमक सुखों को प्राप्त कर सकता है। और परमात्मा की सहायता तथा आशीर्वाद प्राप्त करने का उपाय गायत्री-मन्त्र में वर्णित है।

योगिवर श्री ऋरविन्द घोष ने ऋपनी "लाइट ऋॉन योग" ( Light on Yoga ) नामक पुस्तक में लिखा है कि योग का मार्ग 'श्रात्मज्ञान, श्रात्मनियन्त्रण श्रौर श्रात्मसमर्पण' का मार्ग है। गायत्री-मन्त्र में भी मुख्यतया इसी मार्ग का उपदेश दिया गया है। गायत्री-मन्त्र के प्रथम दो पदों में परमात्मा के महान गुणों का वर्णन किया गया है, इन गुणों की श्रनुभूति द्वारा ही साधक को आत्मज्ञान हो सकता है श्रीर श्रात्मज्ञान के द्वारा, श्रपने को उस प्रभु के निकट ले जाने की इच्छा से, साधक स्वयमेव आत्मिनियन्त्रण का मार्ग अवलम्बन करेगा । गायत्री-मन्त्र के तीसरे चरण में परमात्मा से प्रार्थना की गई है कि वह हमारी बुद्धि को प्रेरित करे । इस प्रार्थना का ऋभि-प्राय ही यह है कि साधक उस महाप्रमु के सन्मुख ऋपना ऋात्म-समर्पण कर देता है। जब साधक ने श्रपनी बुद्धि की प्रेरणा का स्रोत ही उस महाप्रभु को बना दिया तो उसमें मिथ्याभिमानी श्रथवा श्रहङ्कार बाकी कहां रह गया।

इस तरह संसार के सभी दु:खों से छुटकारा पाने श्रौर बास्तविक योग-मार्ग द्वारा मोच्च-प्राप्ति का उपाय गायत्री-मन्त्र में बायात है। अतः भाष्यात्मिक साधकों का निक्तार केवल इसी गायत्री मन्त्र की सतत साधना द्वारा हो सकता है।

बचपन ही से मेरी रुचि आर्यसमाज की ओर रही है। अपने बचपन से मैं अार्यसमाज के साप्ताहिक सत्संगों में जाता रहा हूं। मुख्यतः इसी बात ने मुफे श्राध्यात्मिकता की त्र्योर त्र्याकृष्ट किया। सन् १६०१ से काश्मीर में मैंने श्रपना कारोबार शुरू किया श्रौर वहाँ के स्थानीय श्रार्थसमाज में दिलचस्पी लेने लगा। पिछले ४० वर्षों में श्रीनगर ऋार्यसमाज से मेरा घनिष्ठतम सन्बन्ध रहा है श्रौर श्रीनगर की विशेष परिस्थितियों के कारण वहाँ त्राय समाज के मान्य उपदेशकों, प्रचारकों तथा सन्तों से मिलने-जुलने का सौभाग्य मुफे प्रायः प्राप्त होता रहा है। गायत्री-मन्त्र के महत्व की श्रोर मेरा ध्यान इसी कारण आकृष्ट हुआ और आज अपने अनुभव के बल पर मैं कह सकता हूं कि जितनी श्रात्मिक शान्ति सुसे गायत्री माता के प्रसाद से प्राप्त हुई है, उतनी श्रम्य किसी बात से नहीं। त्रपनी उपर्यु क्त साधना का परिग्णाम में त्राज पाठकों के सन्मुख इस इच्छा से प्रस्तुत कर रहा हूं कि वे आध्यात्मिकता के स्रोत इस गायत्री-मन्त्र की स्रोर विशेष रूप से त्राकृष्ट हों।

गायत्री-मन्त्र के केवल वे ही ऋर्थ नहीं, जो इस पुस्तक में वर्णित हैं। गायत्री तो ऋमृत के भएडार के समान है, ऋपनी-ऋपनी ऋावश्यकता ऋौर सामर्थ्य के ऋनुसार, इससे चाहे जो ऋर्थ निकाले जा सकते हैं। जिस तरह एक दवाई के ऋनेक प्रयोग हो सकते हैं। मैंने इस पुस्तक में गायत्री-मन्त्र के जो ऋर्थ लिये हैं, वे मुख्यत: श्राध्यात्मिक साधकों के लिए हैं।

गायत्री-मन्त्र का जाप करने के लिए सब से श्रिधिक श्राव-रयक चीज एकान्त-सेवन हैं। मेरी राय में एकान्त-सेवन श्रात्मा का उसी प्रकार का श्राहार हैं, जिस प्रकार शरीर का श्राहार श्रन्न हैं। एकान्त-सेवन श्रात्मा की श्रावश्यक खुराक हैं। साधकों को गायत्री-मन्त्र का जाप सदेव एकान्त में ही करना चाहिए श्रोर तब श्रपनी सम्पूर्ण चित्त-वृत्तियों को गायत्री-मन्त्र की श्रोर ही केन्द्रित कर देना चाहिए।

श्चन्त में में पिराडत विश्वदेव जी तथा चि० चन्द्रगुप्त विद्या-लङ्कार के प्रति विशेष कृतज्ञता प्रकट करता हूं, जिन्होंने इस पुस्तक के लिखने में मुभे महत्वपूर्ण सहायता दी है।

१८ रेटीमन रोड, बाहौर

**चिरंजीवलाल** 

# गायत्रीमहत्त्व

#### गुरुमन्त्र

श्रो३म् भूर्भुवः स्वः तस्सवितुर्वरेणयं भर्गोः देवस्य घीमहि । घियो यो नः प्रचोदयात् ।

#### गुरुप्रभ्त्र की महत्ता

मनुष्य के जीवन को उत्तम श्रीर मंगलकारी बनाने, तथा लोक-परलोक की सिद्धि का साधन उपर्युक्त गुरुमन्त्र ही है। इस मन्त्र को गायत्री माता, पतितपावनी सावित्री श्रीर वेद का सार कहा गया है। पूर्वकाल में उपदेश करने वाले महात्माश्रों से श्रीर श्राजकल ऋषि दयानन्द श्राहि धर्म श्रीर ब्रह्मज्ञान के प्रचारकों से, जब किसी जिज्ञासु ने उपदेश चाहा या श्रपने कल्याण की बात पूछी, तो उन्होंने गायत्री-रूत का श्रर्थ-सहित जाप करने का ही उपदेश दिया।

ऋषि दयानन्द के उपदेश सुनने के लिए एक धुनिया भी श्राया करता था। एक दिन उसने अपने कल्याण के लिए ऋषिवर से उपदेश चाहा श्रीर निवेदन किया—''मैं कुछ पढ़ा-लिखा नहीं। त्रापके उपदेश विद्वत्तापूर्ण होते हैं, इसलिए मुक्त मूर्व को भी कोई कल्याण का मार्ग बताने की कृपा कीजिए।"

इस पर ऋषि ने उसे ऋर्थ-सहित गायत्री-मन्त्र लिखकर दिया और उससे कहा—"इस मन्त्र और इसके ऋर्थ को स्मरण कर जाप करते रहो ! साथ ही रूई के व्यवहार में सच्चे तथा ईमानदार रहने का प्रण करो । इसी से तुम्हारा कल्याण हो जायगा।"

सामाजिक दृष्टि से बहुत से ऊंचे ब्यक्ति तथा राजा-महाराजा श्रादि भी जब जिज्ञासु बनकर ऋषि के पास कल्याण-मार्ग पूछने के लिए श्राया करते थे, उनको भी वह ब्यवहार-शुर्धि के साथ साथ गायत्री-मन्त्र-जाप का उपदेश करते थे।

स्वामी विवेकानन्द ने एक स्थान पर लिखा है कि जैसे आत्मधात करने के लिए मनुष्य के पास एक मामूली-सा नश्तर होना ही काफ़ी है, जिसे गले पर लगाकर वह अपना जीवनान्त कर सकता है, परन्तु दूसरे को मारने के लिए बड़े हथियार की आवश्यकता पड़ती है, उसी प्रकार किसी व्यक्ति के अपने कल्याण के िए केवल गायत्री-मन्त्र तथा 'ओश्म' शब्द का जाप ही पर्याप्त है । जैसे औषधि का चुटकी भर सारे शरीर को नीरोग करने के लिए अत्यन्त लाभदायक सिद्ध होता है।

प्रभु की समीपता प्राप्त करने के लिए, उस जगन्माता की

पूजा के लिए जहां उसकी समुति, प्रार्थना और उपासना करने का शास्त्रों में विधान है, और उसी को राजयोग भी कहा गया है,—वहां गायत्री-मन्त्र के जाप की भी बड़ी महिमा गाई गई है। वेद, शास्त्र, उपनिषद् के ऋतिरिक्त मनु ऋादि स्मृति-कारों ने भी गायत्री-जाप के महत्त्व का सेकड़ों स्थानों पर बड़ी ही उत्तम रीति से वर्णन किया है।

मनु० रलोक १४७-१४८, श्रध्याय २— कामान्मातः पिता चैनं यदुरपादवतो मियः। संभूतिं तस्य तां विद्याद् यद्योनावभिजायते॥ ग्राचार्यस्वस्य यां जातिं विधिवद्वदेपारगः। उरपादयति सावित्या सा सस्या साऽजराऽमरा॥

श्रर्थात् माता श्रौर पिता तो कामवश होकर भी बालक को उत्पन्न करते हैं, इस से जिस योनि में वह जाता है, उसी प्रकार उसके हस्तपाद श्रादिक हो जाते हैं। परन्तु सम्पूर्ण वेद का जानने वाला श्राचार्य इस बालक की विधिवत् गायत्री उपदेश द्वारा जो जाति उत्पन्न करता है, वह जाति सत्य है, अजर श्रौर श्रमर है।

परन्तु जहां हमारी पूजा ऋथीत् स्तुति, प्रार्थना ऋौर उपासना का ढंग बिगड़ गया, वहां जाप की रीति भी उलटी हो गई। तात्पर्य यह हैं कि उस जाप के मूल में जो तत्त्व काम करता था, उसे भुला दिया गया। इसलिए, बीज के अनुसार फल की भांति, हमारी प्रभु-भक्ति तथा जाप का वैसा फल नहीं निकलता, जैसा होना चाहिए था।

एक ऋोर ईश्वर पूजा भी टके देकर होने लगी ऋौर केवल पिंड में तथा पुरोहितों के सहारे पर ही उसे छोड़ दिया गया, दसरी ह्योर गायहो-जाप भी बिकते लगा । इस प्रकार कल्याण-पथ-प्रदर्शक इस अमृल्य आध्यात्मिक रतन की भी हमने श्राटे-दाल की भांति विक्री शुरू कर इसकी दुर्गति कर दी। इसी लिए त्राज गायत्री का जाप हमें कोई लाभ नहीं पहुंचा रहा। यहां तक कि ऋार्य सज्जनों के संस्कारों में भी ऋाजकल प्रायः परिडत ही स्तुति-प्रार्थना त्रादि मन्त्र-पाठ कर देते हैं। यह उन्हीं का कार्य समभा जाता है। यजमान तथा उनके सम्बन्धी लोग इष्ट-मित्रों के सत्कार तथा उनके साथ बातचीत करने में ही संस्कार की सफलता स किते हैं। ऐसी अवस्था में यजमान को स्तुति प्रार्थना त्रादि से क्या लाभ हो सकता है। यही कारण है कि वर्तमान संस्कारों से वास्तविक फल प्राप्त नहीं होता है। श्राज माला तथा तसबीह ऋादि फेरने वालों की भांति हम ऋार्य-समाजी भी शब्दमात्र गायत्री का ही जाप करके फल की इच्छा रखते हैं, परन्तु उसका कोई फल नहीं निकलता । इससे निराशा की उत्पत्ति स्वाभाविक ही है, क्योंकि शब्दमात्र जाप का कहीं भी विधान नहीं है।

वास्तव में आजवल हमारे प्रायः सभी संस्कार, सन्ध्या तथा जाप आदि परमेश्वर के गुणों को धारण करने तथा शक्तिकी प्राप्ति की इच्छा से किये ही नहीं जाते, अपित क्यवहार की दृष्टि से, लोकलाज, रीतिरिवाज तथा श्रपने, साथियों में मान-प्रतिष्ठा प्राप्त करने के उद्देश्य से किये जाते हैं । इसका कारण यह है कि संस्कृत विद्या, जिसमें हमारे धार्मिक प्रन्थ तथा उपासना श्रादि के मन्त्र हैं, केवल ब्राह्मणों के लिए ही छोड़ दी गई हैं। दूसरे वणों ने श्रपने लिए संस्कृत पढ़ ने को श्रावरयकत ही नहीं समफी। फलतः वे उसके तत्त्व से बिलकुत विद्यात हो गये हैं।

ऋषि दयानन्द की कृपा से हमारा ध्यान वेदवाणी की श्रोर श्राकृष्ट हुश्रा है श्रौर पूजा तथा जाप के मन्त्र भी हमें झात हो गए हैं, तथापि उन मन्त्रों के श्रथों को न जानने के कारण उनके जाप श्रादि पर हमारा विश्वास उत्पन्न नहीं होता। इसी कारण मन्त्रों के पाठ तथा जाप में हमारा मन भी एकाम्र नहीं होता। इस श्रुटि को दूर करने के लिये गायत्री-मन्त्र की महिमा, उसके श्रथों का कुछ स्पष्टीकरण, सर्व-साधारण जनता के सन्मुख रखने की श्रावश्यकता है, जिससे सर्वसाधारण जनता की रुचिइस श्रोर बढ़ें। उसी दशा में विधिपूर्वक इस पित्र भन्त्र का जाप कर जनतायथार्थ लाभ उठा कर शान्ति प्राप्त कर सकती है।

प्रभु भिक्त के विषय में हमारी प्रचीन संस्वृति का सब से प्रामाणिक प्रन्थ महर्षि पतञ्जलि-निर्मित योगदर्शन हैं। उसमें ऋषि ने जाप के सम्बन्ध में निम्नलिखित सूत्र लिखे हैं—

१.'स्वाध्य.यत् योगमासीत' किसी वस्तु को यथातथ्य रीति से जानने श्रौर उससे सान्निध्य प्राप्त करने के लिये सबसे पूर्व उस वस्तु का स्वाध्याय अर्थात् उसके गुणों को जानना त्रावश्यक है ।

ेर. ''तज्जपस्तर्यं आवनम''

उसके गुणों को समाकते के परचात् उन गुणों को अपने अन्दर लाने के लिए उसका जाप अर्थ की भाषना करते हुए करना चाहिये।

३.''स्वाध्यायादिष्टदेवतासंप्रयोगः''

स्वाध्याय से ऋथीत् उसके गुणों को जानने से ऋपने इष्ट देवता की प्राप्त होती हैं। मनु भगवान् ने भी इस बात को इन शब्दों में स्पष्ट किया है—

''वेद-शास्त्रार्थ-तत्वज्ञो यत्र तत्राभमे वसन्। इदैव जोके तिष्ठन् स ब्रह्ममूयाय कल्पते॥''

वेद-शास्त्र के ऋर्थ का सार जाननेवाला पुरुष चाहे किसी ऋाश्रम में रहे, वह (इस लोक (जन्म) में ही रहकर मोज्ञ (परमानन्द) प्राप्त कर लेता है।

४. महात्मा बुद्ध अपनी पुस्तक धर्म्भपद के प्रथम प्रकरण में लिखते हैं।

"जिस अविवेकी भिन्नु धर्म-पद के बहुत से श्लोकों को कंठ कर रखा है। मगर उनके अनुसार कर्म नहीं करता, वह भिन्नु पद का किसी अंश में भी अधिकारी नहीं है। उसका जीवन एक ग्वाले की तरह है, जिसका काम केवल दूसरों की गायों की गिनती करना है।"

४. महाराष्ट्र के सन्त तुकाराम जी लिखते हैं। "केवल शब्द कंठ करने से क्या होगा; अर्थ को देखो, अर्थरूप होकर रहो"

६. श्री भक्त एकनाथ जी-

"शब्द को पीछे छोड़ दो श्रीर शब्द के श्रर्थ में प्रवेश करो। जो जो सुनो वह विनीत होकर, विकल्प को त्याग कर स्वय हो जाश्रो।"

७. श्री ऋार्य शंकराचार्य विरचित, 'विवेक चूड़ामणि"पुस्तक म गच्छति विना पानं व्याधिरीषधशब्दतः।

विमापरोसानुभवं ब्रह्मशब्दैनं मुख्यते ॥ रक्षो० ६४ ॥

ऋर्थ-श्रौषध को पिये बिना केवल श्रौषध शब्द के उच्चारण मात्र से रोग नहीं जाता, इसी प्रकार श्रपरोत्तानुभव के विना केवल 'ब्रह्म' 'ब्रह्म' कहने से कोई मुक्त नहीं हो सकता ॥

श्रकृत्वा दृश्य-विलयमज्ञात्वा तत्वमात्मनः ।

बाद्यशब्देः कुतो मुक्तिरुक्तिमात्रफर्त्तैनृंगाम् ॥ श्लो० ६४॥ श्रर्थ—बिना दृश्य प्रपञ्च का विलय किये श्रौर श्रात्मतत्त्व को जाने, केवल बाह्य शब्दों से, जिनका फल केवल उच्चारणमात्र ही है, मनुष्यों की मुक्ति कैसी हो सकती है॥

श्रकृत्वा-शत्रु-संहारमगत्वाऽखिलभूश्रियम् ।

राजाह[मति शब्दान्नो राजा भवितुमहंति ॥श्लो० ६६ ॥

त्रर्थ —िवना शत्रुत्रों का वध किये और विना सम्पूर्ण पृथ्वी मंडल का ऐश्वर्य प्राप्त किये, 'मैं राजा हूं' ऐसा कहने से ही कोई राजा नहीं हो जाता॥ श्री स्वामी शिवानन्द सरस्वती, हृषीकेश—

Simple parrot-like or gramoponic repeti-\$\structure{8}\$ tion of a mantra will have little benefit?

"तोते की तरह या श्रामोफोन के रिकार्ड की तरह किसी मंत्र को बोल ने श्रीर रटने से कुछ लाभ नहीं होता।"

संसार में जिस वस्तु के गुए विदित हों श्रीर निधय हो जाय कि यह मेरे लिए लाभकारी तथा कल्याएपर है, उस वस्त के लिए श्रद्धा और प्रेम होने पर उस वस्तु की प्राप्ति के लिए कष्ट-सहन श्रर्थात् तप का श्रनुष्ठान किया जाता है। जैसे, जब तक किसी पुरुष को यह ज्ञात नहीं कि गन्ने के क्या गुण हैं; उससे शकर खाँड श्रादि भी बन सकती है, तब तक गन्ने की प्राप्ति के लिए किसी प्रकार का कोई पुरुषार्थ वह नहीं करेगा । इसी प्रकार कुनीन या मिर्च के गुण पता होने पर, इन में से लाभ दायक वस्तु की प्राप्ति के लिये यत्न किया जाता है, हानिकर वस्तु के लिए नहीं। इसी प्रकार गायत्री-मन्त्र के ऋर्थ तथा गुणों का ज्ञान होने पर ही उसके लिए श्रद्धा तथा प्रेम का प्रादुर्भाव होगा श्रीर वर्मा उचित प्रयत्न किया जायगा, जिसके परिणाम-स्वरूप बास्तविक फल की प्राप्ति होगी। यही निराकार ईश्वर की पूजा की पद्धति है इसीलिए त्रार्य ममाज का कर्तब्य है कि वह इस निराकार पूजा को श्राचरण-रूप से जनता के सम्मुख रक्खे । पहले कहा गया है कि गायत्री मंत्र को ऋषि-मुनियों ने

& Yog - Vidauic Rambles P. 98

गुरुमन्त्र, वेर का सार, सावित्री माता ऋौर पतितपावनी कहा है। इस बात को प्रमाणित करने के लिए कुछ उदाहरण नीचे लिखे जाते हैं —

- (१) भारतीय श्रार्य जनता में यज्ञोपवीत-संस्कार बड़े महत्व का गिना जाता है। इस संस्कार के समय शास्त्र के त्रादेशानुसार गुरु शिष्य को इसी मन्त्र काउपदेश करता है। इस लिए सर्वोत्तम यही गुरुमन्त्र है।
- (२) सन्यास-त्राश्रम में प्रवेश करते हुए नाभिपर्य न्त जल में खड़े होकर सन्यासी, "श्रो३म् भूर्मु वः स्वः । सावित्री प्रवि-शामि" इसका बार बार पाठ करता है। श्रर्थात् वह प्रतिज्ञा करता हुत्रा कह रहा है कि त्राज मेरी माता सावित्री है।
- (३) वेद में ऋग्, यजुः तथा साम ऋर्थात् ज्ञान, कर्म तथा उपार-ना का विधान है, हम इसी को स्तुति, प्रार्थ ना तथा उपासना नाम से भी पुकारते हैं और इसी मन्त्र में उपर्युक्त बात सार-रूप से, जितनी मनुष्य के कल्याणार्थ ऋावश्यक है, बताई गई है, ऋतएव इस मन्त्र को वेद का सार कहा गया है।
- (४) जब राचसों से यज्ञ की रचार्य वन ले जाते समय श्रीरामचन्द्र जी ऋषिवर विश्वामित्र के साथ सरयू नदी के तट पर ठहरे थे, तब प्रातः होने पर सन्ध्या समय ऋषि ने उनको उठा कर कहा—

''कौशल्यासुप्रजा राम पूर्वा संध्या प्रवर्तते । उत्तिष्ठ नरशार्द् ल कतन्यम् दंवमान्हिकम् । त्तस्यर्षेः परमोदारं वचः श्रुखा नरोत्तमौ । स्नाखा कृतोदकौ वीरौ जपेतुः परमं जपम् ॥"

"राम, त् सुपुत्र हैं, श्रातः श्रव निद्रा उचित नहीं। श्रपना नैत्यिक कार्य कर। यह सुन दोनों भाई श्राचमन कर वायत्री जाप में तत्पर हो गए।"

(४) महाभारत में लिखा है कि जब श्री कृष्ण सन्धि के उद्देश्य से हस्तिनापुर जा रहे थ, तब मार्ग में उन्होंने रथ से उतर कर शौच ऋादि के बाद यथाबिधि संध्या की --

श्रवर्तार्यं रथात् तूर्णं कृत्वा शौचं यथाविधि । रथमोचनमादिश्य सन्ध्यामुपविवेश ह ॥ उ० ८४।२१ ॥

उसके बाद हस्तिापुर पहुँच कर वह स्नान, हवन और जाप कर कौरवों की सभा की श्रोर रवाना हुए।

कृतोदकानुजप्यः स हुताग्नि, समलंकृत: ॥ उद्योग ६४।६ ॥

- (६) गीता में भी भगवान् कहते हैं कि 'छन्हों में मैं गायत्री हूं'। इससे विदित होता है कि श्रीराम और कृष्ण जैसे महान् पुरुष भी, जिनको लोगों ने ईश्वर का अवतार तक सममा, इस मन्त्र का जाप करना आवश्यक सममते थे। अतः हमें विश्वास करना चांहिए कि इस मन्त्र में कोई विशेष रहस्य छिपा हुआ है।
- (७) श्री स्वामी विवेकानन्द जी ने श्रमेरिका में गायत्री-मन्त्र पर एक भाषण दिया था। जिसका सारांश यह था— "हिन्दू मूर्तिपूजक न थे, क्योंकि उनका ध्येय (creed) मन्त्र

गायत्री मन्त्र है, इस मन्त्र में "तन्" (वह) शब्द ही एक परोच्च (invisible) सृष्टिकर्ता अर्थान् सविता की ओर संकेत करता है। कई लोग इस मन्त्र को सूर्य की उपासना-परक वतलाते हैं, किन्तु यह ठीक नहीं, क्योंकि "सविता" शब्द सृष्टिकर्ता ईश्वर की उपासना के लिए है। इसके अतिरिक्त इस मन्त्र में ज्ञान और बुद्धि के लिए प्रार्थ ना है, जोकि जड़ सूर्य कभी नहीं दे सकता। साथ ही एक विशेष वात यह है कि इस मन्त्र में "नः" शब्द समाज का वाचक है, अर्थात् स्त्री, पुरुष, शृद्ध आदि मनुष्य-मात्र को इसके जाप का अधिकार है।"

इससे विदित होता है कि हमारे पूर्वज मूर्तिपूजक नहीं थे। वे निराकार ईश्वर के ही पूजक थे श्रौर उनकी निराकार पूजा का मुख्य साधन गायत्री-मन्त्र था श्रौर मनुष्य-मात्र को गायत्री-जाप का श्रिधकार प्राप्त था।

(८) सर मोनियर विलियम (Sir Moniar William) अंद्रेजी के एक प्रख्यात केखक हैं। उन्होंन अपनी "दी बुद्धिडम (The Buddhism) नामक पुस्तक में गायत्री-मन्त्र के सन्दन्ध में निम्नलिखित सम्मति दी हैं--

"ईसाई-धर्म ईसा के बिना कुछ नहीं, मुस्लिम-धर्म हजरत मुहम्मर के बिना कुछ नहीं, बौद्ध-धर्म महात्मा बुद्ध के बिना कुछ नहीं, यी पुरुष उनके ध्येय श्रथवा प्राण हैं, परन्तु मुमे सत्य कहने में संकोच नहीं, यद्यपि मैं ईसाई हूं। हिन्दुश्रों का ध्येयमन्त्र गायत्री है, जो बिना किसी श्रष-मुनि या महान पुरुष के जीवित रह सकता है। हिन्दू-धर्म का आधारः किसी विशेष मनुष्य पर नहीं है। इस मन्त्र के द्वारा सीधा परमेश्वर से हर एक मनुष्य झान प्राप्त कर सकता है "⊛

(६) बुद्ध भगवान् न "सुत्तनिपात" में ब्राह्मणों के कर्म-विधान का कार्य वर्णन करते हुए वेद को मुख्यता दी और वेदाध्ययन में गायत्री-मन्त्र पर भी विशेष बल दिया है।

वर्तमान समय के वहुत से स्त्री-पुरुष, निरन्तर कई वर्षों से, लगातार सहस्रों की गिनली में गायत्री-मन्त्र का पाठ करते हैं, अतेक मज्जन प्रतिदिन जल में खड़े होकर गायत्री-मन्त्र का हजार बार जाप किया करते हैं, परन्तु उनके जीवन में कोई विशेष परिवर्तन न स्वयं उन्हें अनुभव होता है और न दूसरों को ही। हम देखते हैं कि हमारे परिडत, पुरोहित, तथा उपदेशक आदि, जो संध्या तथा गायत्री पर व्यास्थान देने तथा स्वयं भी इस मंत्र का जप करते हैं, लाभालाभ, मानापमान, संयोग-वियोग आदि परिस्थितियों में साधारण पुरुषों के समान आचरण करते हैं। उनकी यह दशा देख एक जिज्ञामु का हृदय भी श्रद्धा और प्रेम से आप्लावित होने के स्थान पर सन्देह में पड़ जाता है। इन परिस्थितियों का सब से अधिक चिन्ताजनक परिणाम यह हो रहा

<sup>%</sup>इस उद्धरण से ज्ञात होता है कि विदेशी विद्वान् भी इस गगयत्री-मन्त्र की कितनी प्रशंसा करते हैं श्रौर मनुष्य के कल्याण के लिये इसे कितना श्रेष्ठ मानते हैं। (चि०)

है कि नवशित्तित समुदाय की इस स्रोर से स्रास्था ही नष्ट हो। गई है।

वे तो अब यहां तक कहने लगे हैं कि संस्कार, संख्या, सायत्री मन्त्र त्रादि वैदिक, तथा संस्कृत श्लोकों के जाप त्रादि के स्थान पर त्रापनी मातृभाषा में ही उपासना, प्रार्थना आदि किये जावें। परंतु निम्नलिखित कारगों से उपर्यु क विचार बहुत दोषपूर्ण हैं-

(क) गायत्री-मन्त्र को वेद का सार कहा गया है। सावित्री माता श्रीर पतितपावनी श्रादि विशेषण इसके साथ, महात्मा लोगों ने तथा प्रमुभकों ने लगाये हैं। इन सब विशेषणों की पृष्टि गायत्री-मन्त्र अपने श्राप करेगा, जैसा कि श्रागे चलकर इसका व्याख्यान किया जावेगा। परन्तु जिल्लासुत्रों में गायत्री के जाप के लिये रुचि पैदा करने के विचार से शोहा-सा दिग्दर्शन यहां भी, केवल इस बात का किया जाता है कि गायत्री-मन्त्र वेद का सार कैसे है।

इस जगत के रचियता ईश्वर ने वेद का ज्ञान श्रादि सृष्टि में किसके लिये दिया है ? मनुष्यों के लिये। श्रीर क्यों दिया है ? मनुष्यों के कल्याण के लिये। श्रश्नांत् जीवों ने जो श्रज्ञानवश उलटे कर्म करके श्रपने लिये दुः ह के साधन एकत्रित कर लिये हैं, जिनको वे कई योनियों में भोगते हैं, दे जीव मनुष्य-योनि में श्राकर ज्ञान को प्राप्त करें, ज्ञानपूर्वक स्थीर बुद्धि पूर्वक काम करने का श्रभ्याम करें, दुःखों से रहित होकर सुख को प्राप्त करें। सुख की उग्नसना करना सीखें श्रीर निरन्तर सुख वा श्रानन्द के श्रन्दर बैठ जावें। इसी को मुक्ति श्रीर नजात भी कहा गया है। इसी

लच्य की प्राप्ति के लिये वेद का विषय ज्ञान, कर्म उपासना है।

इसी का इस प्रकार भी वर्णन किया जा सकता है कि ईश्वर सन् चित् आनन्द है। जीव सचित् है, परन्तु आनन्द जीव का स्वाभाविक गुण नहीं। यहीं जीव में न्यूनता है, और इसी न्यूनता को पूरा करने के लिये ही, इसके स्वाभाविक गुण झान और प्रयत्न अर्थात कमें करना है। सांसारिक माता-पिता की तरह ईश्वर का लक्ष्य वेद-रूपी ज्ञान देने का यह है कि जीव-रूपी सन्तान उसके समीप आकर निरन्तर आनन्द को प्राप्त करें, जो कि उनको और कहीं नहीं भिलता, या प्रकृति के संग से नहीं भिलता है, वह दु:स्व से मिला हुआ मुख है तथा चिण्क भी है। इस लिए वेद का मुख्य लक्षण ईश्वर प्राप्ति कहा और माना गया है।

अब देखना यह है कि ईसर किन गुणों के कारण आनन्द का स्रोत है, ताकि जील भी उन गुणों को यथाशिक धारण करे, और यथाशिक बहुत देर तक उन स्रोत में इपकी लगाकर रहे, अर्थात उसी का रूप हकर रहे, जिसका दूसरा नाम मुक्तिया नजात है। और ये गुण गायत्री के जप से कैसे प्राप्त होते हैं, जिनका साधन वेद का विषय झान, कर्म, उपासना है।

- ईश्वर प्रेम का स्रोत है तथा पुञ्ज हैं । श्रौर जहां निरन्तर प्रेम है, वहां निरन्तर सुख हैं ।
- २. ईश्वर पवित्रता का स्रोत तथा पुञ्ज है। जहां निरन्तर पवित्रता है, वहां ही निरन्तर त्र्यानन्द है सुख है।

- 3. श्विर सत्य स्वरूप है, श्रौर जहां निरन्तर सत्य है, वहां ही निरन्तर सुख है।
- ४. ईश्वर ज्ञान, बुद्धि का भण्डार है, उसके सब काम ज्ञान, श्रीर बुद्धिपूर्वक हैं श्रीर इसी लिए नियमपूर्वक हैं। ईश्वर में श्रज्ञान का लेश भी नहीं। श्रीर जहां ज्ञान, बुद्धि, वा नियमपूर्वक कम हों वहां ही निरन्तर श्रानन्द होगा।
- ४. ईश्वर प्रकाशस्वरूप है। उसके सारे गुण, कर्न स्वभाव प्रकाशयुक्त हैं। वहां कुछ छिपाव-लुकाव नहीं और जहां निरन्तर प्रकाश होगा, वहां ही सुख होगा, इत्याहि।

अतः अब जीव के लिये आनन्द-प्राप्ति, ईश्वर-प्राप्ति व मुक्ति-रूपी लच्य की प्राप्ति के उद्देश्य से यह आवश्यक हुआ कि ऊपर कहे ईश्वर के कुछ गुणों को वह यथाशिक प्राप्त करे। और यह भी सिद्ध हुआ कि इन गुणों का जीव को प्राप्त कराना वेद का लच्य है और इन सब गुणों की प्राप्ति ज्ञान के बिना हो नहीं सकती। यहां ज्ञान से तात्पर्य केवल पुस्तक ज्ञान नहीं, शब्द ज्ञान नहीं, अपितु विज्ञान भी है, क्योंकि निश्चयात्मक ज्ञान को ही शास्त्र ज्ञान कहते हैं, जिसका फल कर्म और फिर विज्ञान है। शेष मब अज्ञान है, अर्थात् अल्प ज्ञान है।

ज्ञान के लिए दूसरा शब्द स्तुति हो सकता है। तात्पर्य यह कि इन गुणों को निश्न्तर स्मरण करके, विचार व मनन करके और यह जान कर कि मेरी न्यूनता मेरे में इन गुणों के न होने अथवा न्यून होने के कारण है और मेरा लक्ष्य इनको श्रपने श्रन्दर लाने से सिद्ध होता है, श्रौर वे गुए श्रम्यास से ही त्राते हैं, जिसका दृसरा नाम कर्म कहा जा सकता है।

ईश्वर के इन गुणों का स्मरण करना या स्तुति करना श्रथवा इन गुणों के स्रोत से गुणों के मांगने के लिए प्रार्थना करना, व इन गुणों के धारण करने योग्य अपने को बनाना ही सब से उत्तम कर्म है। फिर इसी ईश्वर-स्तुति का अभ्यास-रूपी कर्म से उपासना, अर्थात् इन गुणों का जीव के अन्दर आ जाना ही, फल-रूप प्राप्ति होती है। और यही मनुष्य का और वेद का लह्य है।

गायत्री-मन्त्र में क्योंकि जीव के जानते योग्य, जिस से वह अपने लक्ष्य को प्राप्त कर सके, पहले आठ शब्दों में ईश्वर की पर्याप्त स्तुति की गई है, जिनका अर्थ-सहित, जैसा कि आगे बताया जावेगा, जाप करने से अथवा ईश्वर की स्तुति करने से ईश्वर के अपर बतलाये गुणों का, जिनके कारण कि वह आनन्द का स्रोत है, पर्याप्त शिचा मिल सकती है। और उनका ज्ञान प्राप्त करके जिज्ञास की ज्ञानपूर्वक कर्म करने में अपने आप प्रवृत्ति पदा हो जाती है, जिसके फलस्वरूप विज्ञान और उपासना में सफलता होती है, यही लक्ष्य गायत्री के जाप से प्राप्त होता है। क्योंकि स्तुति के आठ शब्दों के पश्चात् 'धीमहि' का तात्पर्व ही ज्ञानपूर्वक कर्म करना है, क्योंकि किसी गुण्डेका ध्यान करना—स्मरण करना व उस गुण को प्राप्त करने का वास्तविक अर्थ उन गुणों काश्वभ्यास

या कर्म करके जीवन में धारण करने का है, ( कर्म का तात्पर्य वेद में शुभकर्म है, शेष अकर्म हैं, या विकर्म है, 'अर्थात् उल्टे कर्म या अज्ञानपूर्वक कर्म कहे गए है, जिनका फल दु:ख होता हैं)। ऋन्त में 'धियो यो नः प्रचोदयात' का तात्पर्य ही ईश्वरीय बुद्धि ऋर्थात् प्रज्ञाबुद्धि को प्राप्त करना है, जो कि ज्ञान श्रीर कर्म से प्राप्त होती है। जिसका फल सदा श्रानन्द होता है । ऋर्यात् प्रकृति को छोड़ का ज्ञानस्वरूप, बुद्धि के भएडार ईश्वर को प्राप्त करना । यही उपासना का तात्पर्य है जो कि गायत्री के जाप का फल हैं। इसीलिए गायत्री को वेद का सार कहा गया है। क्योंकि (१) बुद्धि या ज्ञान की ऋत्यन्त शुद्धि को सत्य कहते हैं ऋौर सत्य ही ईश्वर है।(२) भावना की श्रात्यन्त शुद्धि को श्रिहिंसा कहते हैं श्रर्थात् पूर्ण प्रेम श्रौर पूर्ण शुद्धि ही ईश्वर है । जीव जितना जितना इन गुणों को धारण करेगा, उतना उतना वह सुख प्राप्त करेगा श्रौर जब वह इन गुणों का रूप हो जावेगा ( जैसे लोहा श्राग्न में ) वही मुक्ति की श्रवस्था होगी, या ईश्वर-प्राप्ति की। श्रौर इस कार्य में गायत्री-मन्त्र समर्थ है। इसी प्रकार मन की पवित्रता के लिये भी गायत्री-मन्त्र में पर्याप्त साधन, सामग्री ( ज्ञान, सत्संग, स्वाध्याय, सेवाधर्म, दुप्ट-विचारों की निवृत्ति तथा ईश्वर उपासना ऋादि ) जीव की शिज्ञा के लिये विद्यमान हैं। जिनकी व्याख्या आगे की जावेगी।

(ख) ऋषि दयानन्द ने श्रात्यन्त प्रयत्नपूर्वक वेदीं को जर्मनी से

मंगाकार पुनः उनकी मान-प्रतिष्ठा हिन्दू-समाज में कायम की । यह इसी कारण कि मूलवेदों को वह मनुष्य-समाज की सर्व-श्रेष्ठ निधि मानते थे। संस्कार, संध्या आदि वर्तमान भाषाओं में शुरू हो जान पर मूल वेदों की महत्ता को लोग भूल जायें गे और सारी जिम्नवारी आर्य समाज पर होगी, क्योंकि वहीं ऋषि का प्रतिनिधि हैं।

(ग) दृष्टान्तरूप से हम मृल वेदों को गेहूं और उनके विभिन्न अनुवाद को दृलिया, आटा, रोटी आदि कह सकते हैं। जिस तरह गेहूं का बीज पास होने पर हम उससे पूरी, मालपूआ, दृलिया या रोटी आदि जो कुछ भी चाहें बना सकते हैं। परन्तु यदि हमने गेहूं को पीस कर उसकी रोटियां ही बना लीं, तो हम उससे और कुछ भी नहीं बना सकेंगे। दूसरी चीजें बनाने का हम मार्ग ही बन्द कर लेंगे। ठीक इसी प्रकार वेदिक मापा के जो मन्त्र हमार झान के अधार हैं, उनको छोड़ हिन्दी को अपनाना, गेहूं की रोटियां पका कर अपन पास रख लेंने के समान है।

इसी भावना को लेकर कुछ नवयुवक महात्मा गांधी जी के पास गये । परन्तु महात्मा जी ने इस प्रस्ताव का यही उत्तर दिया कि संसार में कोई भी ऐसा पुरुप नहीं, जो पूर्ण रीति से वेद मन्त्रों का व्याख्यान अपनी भाषा में कर सके, अतः इस मूल को वैसा ही रहने दो और अपनी वाणी में भी प्रार्थ ना करते रहो। इस प्रवृत्ति का मूल कारण यह है कि जब कोई जिज्ञासु हमारे पास त्राता है तो हम किसी शब्द को कोष में देखकर उसका त्रश्च बताने के समान पुस्तकपठित त्रश्च बता देते हैं । उस पर हमारा त्रपना कोई त्रानुभव नहीं होता त्रीर प्रायः हम उसको शब्दपाठ, जाप का ही उपदेश देते हैं जो कि प्रमुभक्ति के लिए प्रथम सीढ़ी है त्रीर क, ख, ग पढ़ने के समान है। जैसे वर्षों तक पहली सीढ़ी पर ही वंठे रहने बाला पुरुष मकान के ऊपर नहीं पहुँच संकता तथा वर्षों तक क, ख, ग पढ़ने बाला विद्यार्थी कभी ज्ञानी नहीं बन सकता, त्रीर त्रपना लच्च प्राप्त न होने से उसे कोई त्रानन्द नहीं त्रानुभव हो सकता, बैते ही शब्दमात्र के जाप से कोई वास्तविक लाभ नहीं होता ।

उचित यह है कि प्रत्येक व्यक्ति अपने मानव-जीवन से वास्तविक लाभ उठाने के लिए किसी एक मन्त्र को तो सजीव बना ही लें । जैसे एक माली भूमि खोदकर उसमें विविध भाँति के पौधे तो लगा दे. किन्तु वह किसी एक पौधे को भी इस योग्य न बनाए कि उसके द्वारा उसका निर्वाह चल सके अथवा उसकी अपनी अदरपूर्ति हो सके, तो उसका सारा परिश्रम अपने लिए निष्फल हो जायगा और अन्त में पश्चात्ताप के सिवाय उसके हाथ छुछ भी न लगेगा । ठीक इसी प्रकार चारों वेदों का पण्डित होने पर भी तथा विविध शास्त्र कएठस्त कर लेने पर भी यदि एक विद्वान किती एक

मंत्र को भी सिद्ध न करे तो उसे अपनी विद्वत्ता से कोई आनन्द प्राप्त नहीं हो सकेगा। शब्द की खेती ने कभी किसी को फल नहीं दिया। ब्याकरण का ज्ञाता यदि उसका उपयोग नहीं करता, तो वह केवल भाररूप ही है, उससे उसको लाभ कोई नहीं। हज़ारों बुभे हुए दीपक एक बुभे हुए दीपक को जलाने में समर्थ नहीं हो सकते परन्तु एक प्रकाशित दीपक हज़ारों दीपकों को जला सकता है इसी प्रकार जो ब्यक्ति (पुरुष या स्त्री) एक भी मंत्र का साज्ञात्कार कर लेता है वह जहां अपने आप उन्नत एवं विज्ञानशील बन जाता है, वहां दूसरों को भी प्रकाशमान कर उनका कल्याण कर सकता है। वेद में ठीक कहा है—-"अग्निना अग्निः सिम्ब्यते'।

इसी प्रकार यदि हम लोग इस परम पावन मन्त्र को सजीव (सज्ञात्) कर लें तो हम।रा तथा हमाी जाति का कल्याण हो सकता है और क्रमशः संसार में वह अवस्था आ सकती है, जिसके लिए भारतवर्ष तथा अन्य देश लालायित हैं। 'अग्नि' शब्द हमने कागज़ पर लिख दिया, उसके अर्थ भी हमें मालूस हैं, किन्तु यह लिखा हुआ अथवा उच्चारण किया हुआ 'अग्नि' शब्द न तो कागज़ को जलाने में समर्थ है और न वह हमारे मुंह को, जिससे हम 'अग्नि' शब्द उच्चारण करते हैं, गरमी पहुंचा सकता है। अग्नि का नाम लेना सरल है परन्तु नाममात्र से सदी दूर नहीं होती तथा उष्णता नहीं आती, रोटी नहीं पकती और न प्रकाश ही हो सका है। परन्तु वह अग्नि जो कि दिलासलाई में प्रच्छन्न हैं, रगड़ने तथा अनुकूल साधन, अर्थात् शुष्ककाष्ठ आदि उपस्थित होने पर ही जलेगी, जिससे प्रकाश होगा और जिससे भोजन पका कर हम अपनी चुधा निवृत्ति कर सकेंगे। इसी प्रकार किसी मंत्र के वास्तविक अर्थ को जान कर, निरन्तर स्मरण द्वारा उसको कभी न भूलने वाला बना कर (अर्थात् उसके अर्थ की भावना को अपने लिए सदा सजीव बनाकर) और उसके भाव को आचरण में चिरतार्थ कर ही हम लाभान्वित हो सकते हैं और यही किसी मन्त्र का सच्चा जाप है।

जैसे शरीर में जीवात्मा के होने से ही शरीर की शोभा है और जीव के कारण ही शरीर की स्थिति है अन्यथा शरीर में रङ्ग, रूप, रस, आकर्षण, प्रेम तथा पवित्रता आदि कोई भी गुण नहीं रह सकता, ऐसे ही शब्द और अचर तो शरीर के समान हैं और अर्थ उनकी आत्मा के समान है । अर्थ के बिना अचर या शब्द से कोई लाभ नहीं, कोई शोभा नहीं। केवल शब्द से आत्मिक तृज्ति नहीं हो सकती ! इसलिए इस गायत्री-मन्त्र को सजीव करना एक जिज्ञ सु का परम कर्तब्य है अर्थात् अर्थसहित,निरन्तर,नियत समय पर तथा श्रद्धा से इसका जाप करना चाहिये।

इस सम्बन्ध में एक बात और ध्यान देने योग्य है-जैसे एक शरीर के अन्दर आत्मा तो विद्यमान है, शरीर जिन्दा है, साँस लेता है, परन्तु वह जागता नहीं, हर समय सोया रहता है, अथवा वह आलसी है या निःशक्त है। ऐसा जीवन मरे हुए के समान ही है, क्योंकि ऐसा ब्यक्ति अपने जीवन को पराश्रित बना उससे कोई लाभ नहीं उठा सकता। इसी प्रकार मन्त्र के अर्थ जान कर या इसके अर्थ को स्मरण करके हमें अपने को उपर्युक्त मनुष्य की भाँति केवल जिन्दा नहीं करना, अपितु उस ज्वाला को निरन्तर प्रज्वलत करना है, जैसे एक माता भोजन बनाते समय निरन्तर ध्यानपूर्वक अग्नि को एक रस जलाये रखती है और तब तक निरन्तर जलाये रहती है जब तक कि भोजन को पूर्ण ताप पहुंचा कर वह उसे परिपक अवस्था में न ले आए। इसी प्रकार इस मन्त्र को भी सजीव करना ही लाभप्रद है। एक अंगरेज लेखक ने कहा है—

"To reach the port of Heaven you should sail, not drift or lie-at-anchor."

श्रर्थात् "स्वर्गरूपी बन्दरगाह तक पहुंचने के लिए तुम्हारे जहाज को गन्तव्य स्थान की श्रोर बराबर बढ़ते रहना चाहिए, न कि कभी इधर श्रीर कभी उधर बह जाना या लंगर डालकर खड़े रहना।"

### गायत्री-जाप-विधि

गायत्री-मन्त्र के शुद्ध-पाठ का श्रभ्यास कर, उसका शब्दार्थ समम लेने के पश्चात उसके भाव को हृद्यंगम करते हुए उसका जाप करना चाहिए । इस मन्त्र में ईश्वर की स्तृति के लिए जो शब्द आये है, उसको बार-बार तथा निरन्तर एकान्त में बेठ कर त्र्यनुभव करना चाहिए त्र्यर्थात् एक-एक शब्द को लेकर, परमात्मा के जो गुए। उसमें बताए गए हैं, उनकी वास्तविक रूप से श्रनुभृति करनी चाहिए । उसके संबन्ध में जब तक निश्चयात्मक बुद्धि उत्पन्न न हो, तब तक स्वयं श्रपने मन से उन संन्देहों का उत्तर मांगने का प्रयत्न करना चाहिए, श्रौर यदि स्वयं सन्देह निवारण न हो सके तो श्रन्य किसी माधु, ज्ञानी या महात्मा से वह सन्देह दूर करना चाहिए संशय के रहते हुए उन गुणों से किसी प्रकार का प्रेम न ह सकेगा। साधक के लिए इन गुणों का चिन्तन उस सीमा तक नित।न्त त्र्यावश्यक है, जब तक उसको यह प्रतीत न हो कि मन्त्र में वर्णित परमात्मा के गुण उसमें त्राने लग गये हैं। इन गुर्णों के त्राने पर त्रात्मा स्वयं त्रानुभव करने लगता है तथा श्रन्य व्यक्ति भी इस तरह के साधक की प्रत्येक वात में स्पष्ट परिवर्तन देखते हैं। जैसे रेल के इंजन में जब तक २१२ डिग्री की स्टीम (भाप) पैदा न हो जाय, तब तक उसमें गति नहीं त्राती श्रीर इस शक्ति को पैदा करने के लिए उसके योग्य सामगी उसे वरावर देते चले जाते हैं। श्रौर जब इंजन की शक्ति उक्त सीमा तक पहुँच जाती है तब द्राइवर उसे देख ही लेता है, साथ ही बाहर के लोग भी, उसकी गित को देखकर उसके चलने की शक्ति का श्रमुभव करने लगते हैं। इसी प्रकार साधक पुरुष को उस सीमा तक लगातार जाप करना उचित है, जब तक वह श्रपने में कोई विशेष शक्ति श्राई हुई न देखे। एक बार श्रपने में किसी विशेष शक्ति श्रौर परिवर्तन का श्रमुभव होने पर साधक में श्रद्धा उत्पन्न हो जाती है, श्रौर उसके बाद वह लगातार श्रपनी शक्ति बढ़ाने का श्रयत्न करता रहता है।

लोग सममते हैं कि इस कार्य में बहुत समय लगता है और यह एक अत्यन्त किन कार्य है । परन्तु नीचे लिखे उदाहरण से यह एक अत्यन्त किन कार्य है । परन्तु नीचे लिखे उदाहरण से यह एए हो जायगा कि यह कार्य कोई बहुत किन तथा बहुत अधिक समय लेने वाला नहीं है । जैसे चार-पाँच बरस का एक दालक अपनी अनपढ़ माता को बार-बार 'श्राग", "पानी" आदि कहते और इन शब्दों का प्रयोग करते सुनकर स्वयं समम जाता है कि अग्नि और जल क्या चीज़ें हैं। इन दोनों शब्दों के अथों की वह निश्चयात्मक अनुभूति कर लेता है। अब यदि आप उसके सामने गलती से भी 'श्राग्न' शब्द का उच्चारण कर दें, तो वह दूसरी वस्तु की ओर इशारा नहीं करेगा, वह उससे "आग" ही समभेगा । वह यह भी जान जाता है कि आग से प्रकाश

श्रौर ताप श्रादि मिलते हैं तथा पानी से शीतलता प्यास बुमना, तरलता श्रादि प्राप्त होते हैं । यद्यपि श्रभी तक उसको तथा उसकी श्रमपढ़ माता को श्राग्न श्रादि शब्द के श्रचरों तथा उनके यौगिक श्रर्थों का ज्ञान नहीं । 'श्राग्न' शब्द का श्राध्यात्मिक श्रर्थ 'ईश्वर' भी है. यह श्रर्थ न उस बच्चे को पता को पाता है श्रौर न वह स्वयं उसे जानता है। सम्भव है उसका माता तथा स्वयं उसने भी, कभी किसी सत्संग में 'श्राग्न' का यह श्राध्यात्मिक श्रर्थ सुना हो, परन्तु उसकी माता ने इस श्रर्थ का श्रनुभव करने के लिये श्रभ्यास नहीं किया। इसलिए 'श्राग्न' शब्द सुनकर उसे कभी 'परमात्मा का ध्यान नहीं श्राण्या सिर्फ 'श्राग' का ही ध्यान श्रायेगा।

तो क्या गायत्रो में ईशस्तुित के लिए आये हुए 'भूः' आहि आठ शब्दों का साचात्कार कोई अत्यन्त किठन कार्य है ? खास तौर से जब कि हम सतत प्रयत्नपूर्वक अध्ययनशील रहे हों, हमारा दृष्टिकोण तार्किक या बौद्धिक रहा हो, ओर यूनि सिंटियों की बड़ी बड़ी परीचा एपास कर चुके हों, इन पिरिश्यों में एक अध्ययनशील साधक विचार कर सकता है कि इन आठ शब्दों के साचात्कार में उसे कितना समय लगेगा। इसलिए जिज्ञासु को इन आठ शब्दों के अर्थों की ऐसी अनुभूति कर लेनी चाहिए, जैसे सुगन्धि आते ही फूल का ध्यान आ जाता है, या किती इपने भित्र का नाम लेते ही उसका स्मरण हो आता है। गायत्री-जाप की यही विधि हमारे पूर्वज वर्ता करते थे और यही साधन इन अमत-भरे शब्दों को सजीव करने का है।

### "ओ३म्" नाम की महिमा

गायत्री-मन्त्र का पहला शब्द 'श्रो३म' है जो ईश्वर का सब से मुख्य ऋौर सब से महत्वपूर्ण नाम है। शेष सब नाम-ब्रह्मा, विष्णु, महेश त्र्याद्-गौण हैं, त्र्यर्थात् किसी सम्बन्ध या गुण से रखे गये हैं, जैसे, शिव से वल्याण करने वाला, विष्णु से व्यापक तथा ब्रह्मा से महान्। 'स्रो३म्' की र्माहमा का वर्णन वेइ, शास्त्र तथा उपनिषद् त्रादि प्रंथों में जगह-जगह पर स्राया हैं। यह शब्द स्र-उ-म् इन तीन ऋत्तरों से मिलकर बनता है। ऋषि दयानन्द ने 'त्रोश्म' के अथं इस से हिर्एयगर्भ, वायु तथा तेज ऋादि, म-से ईश्वर, ऋादित्य तथा प्राज्ञ श्रादि । यदि इन शब्दों की ब्याख्या का विस्तार किया जाय, तो परमेश्वर-वाचक कोई शब्द भी बाकी नहीं रह जायगा । जैसे, एक रुपये की दो श्रठिन्नयाँ, चार चवन्नियाँ, श्राठ दुश्रन्नियां, सोलह श्राने, बत्तीस टके तथाचौंसठ पैसे आदि होते हैं और ज्यवहार में वे सब रुपया या उसके भाग के स्थान पर चलते हैं, कोई उनके लेन-देन से इनकार नहीं करता. इसी तरह श्रो३म्' के श्रातिरिक्त जितने भी शब्द हैं, वे सब इसी एक शब्द के श्रान्तर्गत श्रा जाते हैं, क्योंकि सारे गुणों का समावेश इसी के श्रान्दर हो जाता है।

यहाँ शंका की जा सकती है कि अकार के विराट् आदि अर्थ स्कार अदि से ही क्यों न लिये ? तथा ओम् शब्द के अन्दर सारी सृष्टि कै से आ जाती है ? इसका विस्तार से ब्याख्य न तो माण्डूक्य उपिषद् में िया गया है। बुद्धिमान् जिज्ञामु वहाँ से पढ़ सकते हैं। परन्तु संनिष्त व्याख्यान यहाँ भी किया जाता है।

'श्रोम्' शब्द का वह स्थूल श्रर्थ जिसे एक साधारण व्यक्ति मां समक सकता है तथा प्रतिच्चण स्मरण भी रख सकता है, इस प्रकार हैं—'श्र' से सृष्टि की उत्पत्ति, 'उ' से स्थिति (विस्तार) श्रीर मृ' से प्रलय श्रर्थ श्रीभप्रेत हैं। इस श्रर्थ का भास श्रोम्' शब्द के उच्चारण से हो सकता है, जैसे 'श्र' के कहन से मुंह खुल जाता है, 'उ' से उसका विस्तार ''जन्माद्यस्य यतः" इस वेदान्त सृत्र का द्योतक है। यह शब्द उत्प ि, स्थिति श्रीर लय करने वाले पदार्थ का नाम स्वयं भास्ति कर रहा है। श्रन्य कोई भी परमेश्वर का नाम इस प्रका का नहीं, जो इन तीन गुणों को एक साथ प्रकट करता हो। इसको श्राप निस्त मानचित्र से ठीक समर्भेगे । यह

| मानचित्र माण्डूक्य उपनिषद् के आधार पर बनाया गया है- |                   |                                              |                  |         |               |           |                      |           |       |  |
|-----------------------------------------------------|-------------------|----------------------------------------------|------------------|---------|---------------|-----------|----------------------|-----------|-------|--|
| भ्रम्                                               | जगत्              | श्र <sup>क्र</sup> शरीरा-ब्रह्मां डकी<br>लोक |                  |         |               | लोक       | लोक सृष्टि की अबस्था |           |       |  |
|                                                     | की                | उद्यारग्                                     | वस्था            | श्रवस्थ | rr            | देवता     | स्थूल                | सृष्म     | कारण  |  |
| भ                                                   | <b>ड</b> स्वत्ति  | मुँहक<br> <br>खुलना                          | <br> आगृत<br>    | स्थूल   | प्रिथयी       | र्श्चारन  | विराट्               | श्र (रेन  | विश्व |  |
| ड                                                   | विस्तार<br>स्थिति | विस्तार                                      | स्वप्त           | सूचम    | श्रन्त<br>रिच | वायु      | हिरएय<br>गर्भ        | वायु      | तेज   |  |
| म्                                                  | प्रलय             | सुपुप्ति                                     | <b>पु</b> पुब्ति | कारग    | युलोक व       | प्रादित्य | ईश्वर                | श्रादित्य | মসাহা |  |

इन उपर्युक्त अवस्थाओं को लाने वाला इन सब शक्तियों तथा तीनों लोकों का नियन्ता और मालिक होने से विराट् आदि अर्थ अ, उ, म् से लिये गये हैं। ये अर्थ बुद्धिपूर्वक और युक्तियुक्त प्रतीत होते हैं और इसी आधार पर ऋषि द्यानन्द ने ये अर्थ सत्यार्थ-प्रकाश में लिखे हैं। श्रोम् शब्द का धात्वर्थ इस प्रकार हैं—-

ऋ—आप्तृ नगाप्ती, आदि और आप्ति। अर्थात् स्थूल सृष्टि का प्रकाश तथा आरम्भ, जिसमें सूर्य, चन्द्र, पृथिवी जल, ओषि, चर-अचर, प्राणी-अप्राणी आदि सम्पूर्ण दृष्टिगोचर जगत् का प्रारम्भ हो जाता है अर्थात् विश्व की सम्पूर्ण शैशवावस्था का श्रिभप्राय इस शब्द से है। उ—उत्कर्ष या उभय का आदि 'उ' स्वर है, जिसके अर्थ बढ़ना, ऊपर की श्रोर खींचना, निकलना तथा वृद्धि है। जिसका श्रभिप्राय युवावस्था से हैं।

म्—मा धातु, म् हल् रूप हैं। जिसके ऋर्थ ज्ञान तथा लय करना है, वह इसी को सुषुप्ति, ऋानन्द की ऋवस्था, सृष्टि की कारणावस्था, शरीर का बुढ़ापा ऋथवा मृत्यु की ऋवस्था भी कह सकते हैं। ऋभिप्राय समाप्ति से है।

पतञ्जिलि ऋषि ने अय रत्त्रण इत्यादि अर्थक धातु से "अव-तीति ओश्म्" आदि २२ अर्थ किए हैं। यदि उन अर्थों के धातु बनाये जाय और तब उनके अर्थ किये जाय और इसी प्रकार यह कम जारी रक्खा जाय, तो परमात्मा का कोई भी नाम इस नाम के बाहर नहीं रह जायगा। इसी प्रकार भारतीय आर्य-साहित्य में यह ओम् नाम सर्वोत्कृष्ट गिना गया है। अतः इसका जाप करना मनुष्य के लिये श्रेयस्कर है।

नीचे लिखे उदाहरण से 'श्रोश्म्' नाम के जाप की महत्ता सिद्ध हो जायगी--

- १. यजुर्वेद ४० वें श्रध्याय में-- 'श्रो३म् कतो स्मर" मन्त्र में श्रो३म् के जाप का ही विधान हैं।
- २. कठ उपनिषद् में कहा गया है—"सर्वे वेदाः यत्पद-मामनन्ति, तपांसि सर्वाणि च यद्धदन्ति। यदिच्छन् । ब्रह्म-चर्यं चरन्ति; तत्ते पदं संप्रहेण ब्रवीम्योमित्येतत्"॥

श्चर्थात् "जिस शब्द की महिमा सारे देश गाते हैं, तपस्वी जिसका वर्णन करते हैं श्रीर ब्रह्मचारी जिसके लिये घोर तपश्चर्या करते हैं, वह शब्द केवल "श्रोम्" ही है।" उपनिषदों में उद्गीथ (जा गाया जाय) श्रन्तर, प्रणव तथा ब्रह्म इसी त्रोम शब्द को कहा गया है।

३. मुं कोर्पानषद्—२-२ खंड।
श्ररा इव रथनाभौ संहतः यत्र नाडयः।
स एषो श्रन्तः चरते बहुधा जायमानः॥
श्रोमित्येवं ध्यायथ श्रात्मनं।
स्वस्ति वः पाराय तमसः परस्तात्॥

श्रथं—रथ की नाभि धुरे में श्ररों की मांति जिस हृइय देश में सब नाड़ियां श्राधित हैं, यह श्रनेक प्रकार से प्रकट होने वाला परमात्मा उसी हृइय देश के भीतर विचरता हैं, उस परमात्मा का 'श्रोम' इस प्रकार से ध्यान करो । श्रन्धकार से पार होने के लिये यह 'श्रोम' का ध्यान दुम्हारे लिये कल्य एकारी हो ।

स्वामी रामतीर्थ ने एक जगह कहा है—

"विज्ञान पर धिकार हैं, यदि वह पवित्र शब्द श्रोम् के प्रभाव सम्बन्धी सत्य के विकद्ध जाता है।"%

एक त्रौर जगह उन्होंने कहा है-

'वह सुखी हं जो कि त्रोम में निवास करता है, त्रोम में मित करता है त्रौर 'त्रोम' में ही त्रपनी सत्ता रखता है। बदि मनुष्य चाहे कि यह खजाना (कोष) मेरेपास त्राजावे

<sup>&</sup>quot;Woe unto science, if it goes against the truth connected with tue efficacy of the sucred syllable Aum."

<sup>-</sup> Heart of Ram

या स्वर्ग का राज्य मेरे लिये खुल जावे तो इस 'क्रो३म्'-रूपी चावी से उसे स्वर्ग के ताले खोलना चाहिये।"†

४. गुरु नानकदेव का कथन है-

"एक आंकार, सन् नाम, कर्ता पुरुष, निर्मों (निर्भय), निर्वेर, अकाल-मूर्त, अयानि से मंग, गुरुपरसाद जप, आद सच, जुगाद सच, है भी सच; नानक होसी भी सच॥"

त्र्यात् "वह पमेश्वर जिसका सत् नाम श्रोंकार श्रथवा श्रोंकार ही सत् नाम ईश्वर का है। वह सृष्टि कर्ता तीनों कालों श्रयात् भूत-भाविष्यत्-वर्तमान में है। अपने आप होने वाला भयरिहत, और वैररिहत—जो अजन्मा और श्रमर है, उसी का जाप गुरुकृपा से करो। वह परमात्मा श्रादि में सत् था, युगों के श्रादि में सत्था; वर्तमान में सत् है श्रीर भविष्य में होगा भी सत् ही"।

इसी प्रकार--- श्रोंकार शब्द उधरे श्रोंकार गुरुमुखतरे श्रोम् श्रचर सुनो विचार श्रोम् श्रचर त्रिभुवनसार।"

श्रीम् नामवाले ईश्वर ने शब्द का उद्धार किया अर्थात् वेद प्रकट किये। श्रोंकार नामवाले ईश्वर ने गुरुमुख अर्थात् ऋषि लोगों को तार दिया (मुक्त कर दिया)। श्रोम् श्रचर सुनो श्रौर

<sup>† &#</sup>x27;Happy is he, who lives moves and has his being in Aum In order to come by these treasures within, or in order that the Kingdom of Heaven, may be unlocked, this is the key to be used."

उसी का विचार करो, वह श्रोम् नाशरहित श्रौर तीनों लोकों का सार है।

- ६. ऋषि द्यानन्द ने अपने प्रन्थों में लिखा है-
- क. "त्रोम्" इस परमात्मा के नाम का त्र्यर्थ विचार कर नित्य प्रति जाप किया करें। त्र्यपनी त्र्यात्मा को परमेश्वर की त्राज्ञानुकूल समर्पित कर देवें।" —स० प्र० सप्तम समुल्लास
  - ख. "यह श्रोंकार शब्द परमेश्वर का सर्वोत्तम नाम है।"

--स॰ प्र॰ प्रथम समुल्गस

ग. श्रोरम् जिसका नाम हैं, श्रौर जो कभी नष्ट नहीं होता उसकी उपासना करनी योग्य है। वेदादि शास्त्रों में परमेश्वर का प्रधान श्रौर निज नाम श्रोरम् कहा है।"

--स० १० सप्तम समुल्लास

घ. "जो ईश्वर का श्रोंकार नाम है, सो पिता-पुत्र के सम्बन्ध के समान है श्रौर यह नाम ईश्वर को छोड़कर दूसरे अर्थ का वाची नहीं हो सकता। ईश्वर के जितने नाम हैं; उन में से श्रोंकार सब से उत्तम नाम है। इसी नाम का जाप श्रर्थात् स्मरण श्रौर उसी का श्रर्थ विचार सदा करना चाहिए।"

---ऋ० भा० भूमिका

ड. "जैसे परमेश्वर के अनन्त गुण, कर्म, स्वभाव हैं, वैसे उसके अनन्त नाम भी हैं। उनमें प्रत्येक गुण, कर्म और स्वभाव का एक नाम है।"

--स॰ प्र॰ प्रथम समुख्यास

उप रिलिखित उद्धरणों से स्पष्ट होजाता है कि आदि समयसे

इसी श्रोम् का जाप हुश्रा करता था, श्रन्य किसी भी शब्द का नहीं। इस से यह भी सिद्ध होता है भारतीय श्रार्य विद्वानों में श्रभी तक इसी नाम की प्रतिष्टा जारी है। श्रतः मनुष्यमात्र को 'श्रोम्' का ही जाप करना चाहिये।

(अ) भारतवर्ष के हिन्दू-मात्र के जातीय लाभ की दृष्टि से भी एक 'श्रोम्' नाम का जाप होना ही श्रावश्यक हैं, क्योंकि श्रलग श्रलग जाप होने से जाति में भेद भाव पैदा होता हैं श्रीर जब से हमने श्रलग-श्रलग जापों का श्रारम्भ किया, तभी से हमारी जाति में एकता का श्रभाव हो गया। श्रतः इस दृष्टिकोण से भी परमात्मा का यही एक नाम श्रपनाना श्रावश्यक हैं।

# ईश्वर मिद्धि

उपरिलिखित सारी बातें ऋास्तिकों के लिये ही हैं, परन्तु जो लोग ईश्वर को नहीं मानते, ऋथवा ईश्वर को मानने के सम्बन्ध मैं जिनके मन में संशय है, या सृष्टि की रचना पालन-पोषण तथा प्रलय करने वाले परमात्मा के विषय में कोई संशय है, उनके लिये मंचेप से कुळ बातें यहाँ लिखी जाती हैं—

- (१) जैसे मैं (त्रात्मा) शरीर में व्यापक हूं, वैसे ही वह ईश्वर सब में व्यापक है, परन्तु इव शरीर में व्यापक होते हुए और सब चेष्टायें देखते हुए भी मैं (त्रात्मा) इन चर्मच्चुओं से नहीं देखा जाता, परन्तु ज्ञान-चन्न से मेरी सत्ता का अनुभव होता है, वैसे ही परमात्मा भी इन चर्म-चनुओं से नहीं दिखाई देता। यद्यपि वह सम्पूर्ण संसार में व्यापक हैं वही सारे संसार को गित दे रहा है, और वह ही संसार की उत्पत्ति, स्थित तथा प्रलय करता है। उसे ज्ञानचन्नु से ही अनुभव किया जा सकता है। यदि मेरे अपने होने में किसी को कोई संशय नहीं तो उस ईश्वर के होने में संशय क्यों होना चाहिये?
- (२) जेसे मैं (त्रात्मा) ऋपनी इच्छामात्र से शरीर के प्रत्येक अंग को ग़ित देता हूं । मुक्ते एक ऋग से हटकर दूसरे अंग में जाने की आवश्यकता नहीं होती, वैसे ही ब्रह्म सारे संसार में

•यापक होते हुए अपनी इच्छामात्र से सारे संसार को गित देता है, क्योंकि यह जगत् उस शरीर है। इसी बात को ईशो-पनिषद् में भी स्पष्ट किया गया है—

> 'तदेजित रुन्तैजिति तद्रृरे तदन्तिके ! तदन्तरस्य मर्वस्य तदु मर्वस्यास्य बाह्यतः ॥'

वह संसार को चलाता है, श्वतः प्रतीत होता है कि वह चलत है, पर वह चलता नहीं; क्योंकि वह सर्वत्र व्यापक है। वह श्रज्ञानियों से दूर है श्रौर ज्ञानियों के समीप है। वह इस संसार के भीतर श्रौर बाहर दोनों ही स्थलों पर है; क्योंकि यह ससार ही उसके श्रन्दर है।

(३) जब मेरी (त्रात्मा की) इच्छा होती हैं तब बोलता हूं। जब तक यह इच्छा बनी रहती हैं, मैं बोलता रहता हूं श्रीर जब मेरी इच्छा बन्द हो जाता हैं, तब मेरा बोलना भी बन्द हो जाता हैं। परन्तु मेरा बोलना कक जाने पर भी मेरे बोलने की शक्ति नहीं कक जाती। जब चाहूं तब मैं बोल सकता हूं। बेंसे ही ईश्वर अपनी इच्छामात्र से सृष्टि को पैरा करता हैं, उसकी इच्छामात्र से सृष्टि उत्पन्न होती हैं, जब तक उसकी इच्छा सृष्टि चलाने की रहती है, तब तक सृष्टि की स्थित रहती है श्रीर जब उसकी इच्छा बन्द हो जातो हैं, तब प्रजयहो जाती हैं श्रीर सृष्टि अपने तत्त्वों में विलीन हो जाती है। मनुष्य के बोलने की प्रसुप्त शक्ति के समान परमात्माकी सृष्टि रचने आदि की शक्ति बन्द नहीं होती। परन्तु परमात्मा का कार्य श्रात्मा के

कार्य से भिन्न है, श्रर्थात् वह नियम-बद्ध है, श्रतः उसके सृष्टि स्थिति श्रीर प्रलय काल नियत हैं। उनमें किसी प्रकार का श्रनियम नहीं। इसी कारण मनु महराज ने कहा है कि जितने नियत समय तक सृष्टि रहती है, उसे ब्रह्मा का एक दिन कहा गया है श्रीर उनने ही प्रलयकाल को ब्रह्मा की रात्री कहते हैं।

(४) जैसे इंजिनियर के मिस्तिष्क में पुल, गृह तथा जो छुछ वनाना हो, उसका नक्शा वसा हुआ होता है और उसी के अनुसार किसी काग़ज पर नक्शा बनाया जाता है तथा उसी नक्शे के अनुसार स्थूल गृह आदि का निर्माण हो जाता हैं। इसी प्रकार मनुष्य, पशु, अचंतन आदि जाति भेद से सबकी आकृति या नक्शा उस परमात्मा के झान में स्वभाव से बना रहता है। जब उसकी सृष्टि-रचना की इच्छा होती है, तो वह वैसी ही रचना को प्रकट कर देता है।

इस रचना के क्रम को प्रत्येक बुद्धिमान् पुरुष भली-भांति समभ सकता है। जिज्ञासु पुरुष को प्रतिहिन एकान्त में बैठ कर उपरिलिखित बातों का तथा नीचे दिये उदाहरणों का भली प्रकार मनन करना चाहिये। क्योंकि निरन्तर सृष्टि-रचयिता की जगन्निर्माणशैली का मनन करने से जिज्ञासु को यह निश्चय हो जायगा कि बिना कर्ता के कोई कार्य नहीं होता। इस से उसकी संशयात्मक बुद्धि दूर हो श्रद्धा उत्पन्न होगी। जो लोग प्रकृति को ही सृष्टि का रचने वाला मानते हैं, श्रर्थात् जिनका विश्वास है कि यह सब-कुछ प्रकृति का ही स्वभाव है और इसके सिवा कोई भी निर्माता नहीं, उनके विचार के लिये कुछ सामग्री नीचे दी जाती है—

- (१) हर एक वस्तु का कोई न कोई प्रयोजन होता है। प्रत्येक वस्तु के अन्दर आकर्षण तथा अन्य वस्तुओं के साथ सम्बन्ध पाया जाता है। यह सारा कार्य बुद्धिपूर्वक एवं नियमबद्ध है। ये बातें जड़ वस्तु में दिखाई नहीं देती; जहां ज्ञान होगा, चेतनता होगी, वहां ही ये बातें टिष्टगोचर होती है।
- (२) जिस प्रकार रंग, कागज, त्रुश त्रादि साधन विद्यमान होते हुए भी चित्रकार के बिना स्वयं चित्र नहीं बन सकता और न ये वस्तुए किसी को चित्र का या चित्र बनाने वाले का ज्ञान दे सकती हैं. प्रत्युत चित्र बनाने अथवा चित्र-विद्या सिखाने के लिये एक प्राणधारी जीवित बुद्धिमान् पुरुष की आवश्यकता है और उसी के ज्ञान का यह परिणाम होता है कि चित्र बन जाता है। इसी प्रकार यह सारा संसार भी किसी बुद्धिमान् अनन्त ज्ञानवाले ज्ञाता का बनाया हुआ चित्र है। क्योंकि मनुष्य को तो इतनी भी शक्ति नहीं कि वह दुकड़े- दुकड़ें हो गये पत्ते को पुनः वृत्त पर लगा सके, या अपनी फूटी हुई आँख का ही पुनःनिर्माण कर ले।

- (३) एं जिन का नक्ता पइते एक चेतन व्यक्ति के दिमागृ में आता है, उसे बनाने वाला कोई चेतन पुरुष ही है तथा चलाने वाला भी कोई पुरुष ही हैं, वह उसे धीरे या तेज चला सकता है और ठहरा भी सकता है। अपनी इच्छानुसार वह एं जिन को आगे या पीछे भी चला सकता है। यह सारी किया चेतन पुरुष की हैं, एं जिन की अपनी नहीं हैं। इस प्रकार चिउँटी से लेकर हाथी तक जितने भी प्राणी हैं, उन सब में यह बुद्धिपूर्वक किया पाई जाती है। परन्तु जड़-प्रकृति की विशाल वस्तु में इस बुद्धि का अभाव है, क्योंकि वे ज्ञान-शून्य तथा चेतना रहित हैं।
- (४) मनुष्यों का श्रपानवायु (कार्वन गेस) वृद्धों का प्राणवायु हैं श्रौर वृद्धों का श्रपानवायु हमारे लिये प्राणवायु (श्रम्लजन गस) हैं, जो हमारे जीवन का कारण हैं। यदि हमारी श्रपानवायु को कोई खान वाला न होता तो वायु के गन्दा होने से हम सब की मृत्यु हो जाती श्रौर यदि वनस्पितयों के श्रपान वायु को कोई लेने वाला न होता, तो भी वायु के गन्दा होने से सारी वनस्पितयाँ सड़ जातीं। इस प्रकार श्रापस के एक दूसरे से सम्बन्ध तथा जीवन के श्रधार की नियामक कोई चेहन सत्ता है।

(४ मनुष्य की अप्येक इन्द्रिय, प्रभूतों अर्थात् अग्नि, वायु जल, पृथ्वी और आकाश से बनी हैं। जब ये सारी शक्तियां प्रत्येक इन्द्रिय में वर्तमान हैं, तो आँख सूँघती क्यों नहीं, कान देखता क्यों नहीं? इत्यादि। परन्तु आँख ही देखती हैं, कान ही सुनत, हैं, जिह्ना से ही स्वाद लिया जाता है, इस नियम का नियामक यहि चेतन नहीं तो श्रोर कौन हो सकता है। श्रतः यह मानना पड़ेगा कि यह प्रकृति का कार्य नहीं, श्रापतु इस नियम का बाँधने वाला कोई श्रोर ही है। इसी प्रकार पद्धभूतों से बने हुए वृत्त के पत्ते, टहनियाँ तथा बीज श्रादि में कहीं पर भी सुगंधि नहीं श्राती, परन्तु फूल में सुगन्ध प्रकट हो जाती है। श्रत मानना पड़ेगा कि इस नियम का विशेषज्ञ कोई चेतन है श्रीर वहीं ईश्वर है।

(६) त्राकाश में उड़ते हुए पतङ्ग या वायुयान को देखकर यह कभी अनुमान नहीं होता कि वे अपने आप बन गये और श्रपने श्राप उड़ रहे हैं। पतङ्ग के पीछे डोर है, डोर का का पकड़ने वाला है, जो उसे गिरने नहीं देता । वायुयान का रचने वाला है, उसे चजाने वाला चाहे जिधर ले जा सकता है। इन बातों को देख कर पता लगता है कि इनका उड़ना आदि कार्य किसी चेतनशक्ति के सहारे हैं। यदि वह शक्ति न हो ये न्नाग्-भर भी त्र्याकाश में नहीं ठहर सकें । इसी प्रकार यह हमारी पृथ्वी, जो कि बड़े पहों की तुलना में बहुत ही छोटी है, इस पर भी दो ऋरब जीवित मनुष्य बास करते हैं, पशु- पिचयों की तो गणना ही कोई नहीं । मनुष्य की बनाई हुई ६० मील गतिवाली ट्रेन से ६०० गुणा श्रधिक तेज चाल से यह पृथ्वी सूर्य के चारों त्रोर घूमती है त्रौर नियमपूर्वक ३६४ दिन में एक चएा का भी भेद न करते हुए अपना कार्य समाप्त करती है। (इसे गित देने या घुमाने के लिये कोई होर या रस्सी भी नहीं है रेलगाड़ी आदि की भाँति कभी टक्कर भी बगती नहीं देखी गई। यद्यपि पृथ्वी के बोम का अन्दाज़ा १६ हजार संख मन लगाया गया है और सूर्य का परिमाण पृथ्वी से ६६ लाख गुणा अधिक है। तो बताइये इसके पीछे गति या सहारा देने वाला कोई है या नहीं ? वह कितना शक्तिशाली, बुद्धिमान् और ज्ञानी होगा, यह भलीभाँति विचार करने योग्य बात।

- (७) परीच्रणशाला में हाइड्रोजन गैस तथा आक्सीजन गेस को मिला कर पानी बनाया जाता है और फिर उस पानी को उन्हीं दोनों गैसों में परिवर्तित कर दिया जाता है। परन्तु इन दोनों गैसों, जल तथा मशीन आदि साधनों की सत्ता में भी किसी चेतन शक्ति के बिना, न पानी बन सकता है और न पुनः वह पानी गैसों में बदल सकता है। इसी प्रकार जब हम देख रहे हैं कि अनन्त जल समुद्रों में भरा पड़ा है, वही जल वाष्प में परिणत होकर सूर्य रूपी मैशीन से बादल बनता हुआ दृष्टिगोचर होता है और पुनः जल होकर पृथ्वी पर बरस जाता है तो यह सूर्य रूपी मैशीन का काम नहीं, क्यों कि सूर्य जड़ है और जड़ को गित देने वाली शिक्त चेतन ही होती है। इसिलए यह दृष्टान्त भी सिद्ध करता है कि इस सब के पीछे कोई अनन्त शिक्त है।
- (二) 'क' अचर सनुष्यके शरीर में कण्ठ से और 'प' श्रोष्ठ से बोला जाता है। नास्तिक लोगों का कथन है कि पंच-

भूतों के मिलने से इस सृष्टि की रचना हो जाती है। सृष्टि की रचना तो एक त्रोर रही, सारे संसार के लोग मिलकर भी नियन्ता के इस छोटे-से नियम को नहीं बदल सकते, त्रर्थात् 'क' को त्रोष्ट से त्रीर 'प' कएठ से नहीं बोला जा सकता। इस सम्बन्ध में सारा प्रयास व्यर्थ ही होगा त्रौर यदि इस नियम में कोई दखल देगा, तो उससे यह शरीररूपी मैशीन खराब ही होगी, सुधरेगी नहीं। त्रातः इस सृष्टि का कोई नियन्ता है त्रौर उसके त्रातिरिक्त त्रान्य कोई भी उसके त्राटल नियमों में परिवर्तन नहीं कर सकता।

#### गायत्री में द्वैतवाद

जो लोग केवल ब्रह्म ही ब्रह्म को मानते हैं, अर्थात् अद्वौत-वादी हैं, उनके मत का परिहार भी यह गायत्री-मंत्र स्वयं कर देता है। इस मन्त्र में भूः, भुवः, स्वः, तत्, सिवता, वरेण्यं भर्गः, तथा देव शब्द, सब एकवचनान्त हैं और 'ओम्' के गुणों की स्तुति करने से 'ओम्' के ही विशेषण हैं। परन्तु आगे चलकर इस मन्त्र में "धियो यो नः प्रचो-दयात्" इस खण्ड में "नः" तथा उससे पूर्व 'धीमहि" शब्द बहुवचनान्त हैं।। जो कि जीवों के लिये ही प्रयुक्त हो सकते हैं ब्रह्म, के लिए नहीं । इस मन्त्र में परमात्मा से बुद्धि की याचना से भी स्पष्ट प्रतीत होता है कि अल्पज्ञ जीव ही अपनी अल्पज्ञता को दूर करने के लिये ईश्वर से बुद्धि माँगते हैं और माँगा उसी से जा सकता है जो अपने से पृथक् तथा बड़ी शिक्त वाला हो, श्रतः गायत्री-मन्त्र में श्रद्वीत का श्राभास लाना भ्रममात्र ही है।

इस प्रकार निरन्तर मनन करने से एक दिन जिज्ञास को यह निश्चय होने लगेगा कि सत्य ही इस स्रष्टि तथा मानव-शरीर त्रादि का रचयिता कोई महाप्रभु है। इससे वह त्रपनी श्रज्ञता श्रौर परमात्मा की सर्वज्ञता को श्रनुभव करने लग जावेगा। उसे यह भी अनुभव होने लगेगा कि हिमालय के सम्मुख एक मच्छा की सत्ता तो हो सकती है, किन्तु इस विशाल जगत की तलना में मेरी कोई सत्ता नहीं। इसलिए, जैसे दुर्वल सबल का सहारा ढूँढता है, इसी प्रकार यह अल्पन्न जीव भी संसार के दूसरे कार्यों को छोड़कर अपनी आत्मिक शक्ति को बढ़ाने के लिये महती सत्ता के समीप जाने का प्रयत्न करेगा। परमात्मा की अनन्त शक्ति दिखाने के लिए, उसके श्रानन्त गुणों का श्राधान करने के लिए, तथा जीवन में श्रद्धा श्रौर भक्ति पैदा करने के लिए यह गायत्री माता अपने गुणों को दिखाती है, जिससे बालक में माता के प्रति प्रेम-भावना श्रीर श्रद्धा पैदा हो ।

### भूभुं वः स्वः

श्रव गायत्री-मन्त्र के श्रनुसार, सृष्टि की रचना, स्थिति श्रौर प्रलय करने वाले श्रोम् के श्रौर क्या-क्या गुण हैं, यह वर्णन किया जाता है—

- भू:—"भूरिति वै।प्राणः"! श्रर्थात् वह परमात्मा स्वयं प्राण-स्वरूप हैं श्रोर सारे संसार को प्राण दान करता है। यह कार्य संसार में किसी भी श्रन्य साधन से या मृल्य पर प्राप्त नहीं हो सकता। वह प्राणों का प्राण कैसे हैं, यह बात दृष्टान्त से विशद की जाती हैं।
- (१) संसार के लोग श्रानेक प्रकार की मूर्तियाँ, खिलौने तथा गुड़ियाँ, श्रादि वस्तुएँ बनाते हैं किन्तु कोई भी मनुष्य, चाहे वह कितना ही शक्तिशाली क्यों न हो, उनमें प्राण नहीं डाल सकता। परन्तु ईश्वर, जिसका प्रमुख नाम श्रोम् है, श्रपने बनाये प्राणी-रूपी गुड़ु-गुड़ियों में प्राण डालता है, इस लिए यह "भू:" विशेषण उसी परनात्मा का हो सकता है।
- (२) फुटबाल के अन्दर हवा भरने वाला चेतन होता है। उसमें वायु भर कर बाहर से रस्सी बांधने पर ही उसमें वायु ठहर सकता है, यदि रस्सी न बाँधी जावे या उसमें कोई छिद्र हो, तब भी एसमें कोई कार्य नहीं हो सकता; अर्थात् न उससे खेला जा सकता है और न उसकी कोई

क़ीमत रहती है। परन्तु संसार का प्रत्येक प्राणी तो अपने अन्दर ६ ब्रिद्र रखता है, तिस पर भी इसके अन्दर का वायु बाहर नहीं निकलता अर्थान् प्राणी के गति करने हुए भी प्राण भीतर ही बना रहता है, और प्राणों की स्थिति आयु-पर्यन्त बनी रहती है। यह कार्य उसी आम् का है, जो प्राण-स्वरूप है और जो संसार को प्राण देता है।

(३) जैसे सितार, हारमोनियम, तबला, तम्बूरा तथा विविध प्रकार के बाजे किसी वृत्त पर नहीं लगते ऋौर न किसी चेतन-शक्ति द्वारा बजाये विना वे स्वयं बज ही सकते हैं। वैसे ही संसार में मच्छर से हाथी पर्यन्त पशु, अनेक प्रकार के पत्ती, विविध भाँति के कीट तथा मनुष्य त्रादि प्राणी किसी शक्ति के बनाये हुए बाजे हैं, जो जीते-जागते तथा प्राणस्वरूप हैं। संसार में प्राण के ऋधीन ही सारी कियाएँ हो रही हैं। यदि ये कियाएँ तथा प्राण जीव के ऋधीन होते. तो यह जीव इनकी कभी भी निकलने न देता। क्योंकि कोई भी जीव स्वयं यह पसन्द नहीं करता कि मेरी त्रांख न रहे, कान की शिक न रहे तथा वाणी की शक्ति न रहे। इससे प्रतीत होता है इन जीवों के अन्दर यह प्राणों के रखने की शक्ति निजी नहीं, श्रपितु इसके देने वाली उससे भिन्न कोई श्रौर ही विशेष शक्ति है।

इससे यह भी सिद्ध होता है किवह शक्ति सर्वब्यापक है, इन प्राणियों की शक्ति अर्थात् परमात्मा वे प्राण्-रूपी बाजों की बोलने; तथा उनके प्राण तथा अपान आदि की शक्ति प्रतिच्चण बनी रहती है। इससे प्रतीत होता है कि वह इन प्राणी रूप बाजों के प्रतिच्चण साथ रह कर इनको शक्ति प्रदान कर बजाता है, अतः वह बजाने वला सर्वब्यापक है और भूः नाम से पुकाश जाता है।

संतार में सबसे उत्तम योनि मनुष्य योनि है और उसमें सर्वोत्कृष्ट वस्तु प्राण हैं । शरीर में प्राण के रहते हुए ही माता, पिता त्रादि सम्बन्ध बने रहते हैं, उसके बाद नहीं । धन-सम्पत्ति तथा राज्य त्रादि सब प्राण के ही साथ हैं, त्रौर सब कुळ व्यय करने पर भी प्राण कहीं से नहीं मिल सकता। इससे यह पता चला कि सब से ऋमूल्य वस्तु प्राण हैं। यह प्राण मनुष्य को उस भू: स्वरूप त्रोम् से ही भिलता है। जिज्ञासु के लिए यह ऋत्यन्त विचारणीय बात है कि वह ऐसी त्र्यमूल्य वस्तु देने वाले परश्वमेर की समीपता में कैसे जा सकता है। यदि कोई मनुष्य प्राणों की महत्ता को समभ जाय, तो वह श्रवश्य ही कल्याण-पथ का पथिक वन जायगा श्रौर इस श्रोर जीवन के शेष कार्यों की ऋषेत्रा ऋधिक समय देगा। ऐसा व्यक्ति इस कार्य को वेगार नहीं समसेगा, वह त्र्यपनी त्राध्यात्मिक साधना को श्रद्धा भक्ति, तथा पूर्णता से मनसा-वाचा करेगा । इसी से उसका कल्याण होगा।

विद्वानों ने बताया है कि मनुष्य को २४ घण्टे में २२,४०० श्वास मिलते हैं, यद्यपि इनके मूल्य का अनुमान करना सम्भव

नहीं है, तथापि यदि एक प्राण की एक रूपया भी कीमत लगाई जाय, तो प्रत्येक मनुष्य परमात्मा से २२,४००) रूपये प्रतिदिन लेता है। इन प्राणों में से आधे तो सोने में, कुछ बचपन में, कुछ खेल तथा व्याधि आदि कृत्यों में व्यतीत हो गये। यदि शेष थोड़े-से प्राणों को भी जिज्ञासु ईर्ष्या, द्वेष, गपशप आदि में ही लगा दे, तो उसके कल्याण की संभावना ही कैसे ही हो सकती है। इस ऋण से वह कैसे उऋण हो सकेगा, जबिक वह उस परमात्मा की स्तुति-प्रार्थनादि में किञ्चिन्मात्र भी समय नहीं देता। इस दशाः में वह अपने लिए सुख और शान्ति की आशा कैसे रेख सकता है ? अतः साधक को चाहिए कि वह सभभ-वृक्त कर ध्यानपूर्वक इस और अपनी रुचि बनाए, जिससे उसका कल्याण हो। एक लेखक ने ठीक कहा है—

''ऋपने बचपन, नींद बीमरी तथा व्यर्थ खोये गये समय का हिसाब लगा ऋौर तब सोच कि ऋपने ऋमूल्य जीवन के कितने स्वल्प भाग का तू सदुपयोग कर पाया है !''

भुनः — "भुव इत्यप्तनः"। वह श्रोम् सब दुःखों से दूर है श्रौर प्राणियों के विविध दुःखों को दूर करने में समर्थ है। जो बन्धन से रहित हो वही दूसरे के बन्धन काट सकता है। जैसे किसी वृद्ध के साथ बंधा हुश्रा मनुष्य किसी अन्य बंधे हुए मनुष्य के फन्दे नहीं काट सकता। जो स्वयं बन्धन से रहित हैं, वही दूसरों के बन्धनों को काट सकता है। अवतार, पीर तथा पेंगुम्बर आदि मनुष्य के बन्धनों को काट ने में असमर्थ हैं, क्यांकि वे स्वयं जन्म-मरण आदि के बन्धनों में बंधे रहे हैं। इसलिए यह विशेषण केवल श्रोम् के लिए ही प्रयुक्त हो सकता है।

जिज्ञासु के हृदय में शंका पैदा हो सकती है स्त्रौर इस जिज्ञासा का होना पूर्णातः स्वाभाविक भी हे कि वह प्रभु कौन से दुःखों को तथा कैसे दूर करता है । ऋ व्यात्मिक, श्राधिभौतिक तथा श्राधिदैविक भेद से दुःखों की तीन प्रेणियाँ हैं जिनमें संसार के सब प्रकार के दुःख त्र्या जाते हैं। यदि दीर्घ दृष्टि से देखा जाय, तो बिना 'त्रो३म्' की सहायता के कोई दु:ख दर नहीं होता। दृष्टान्त रूप से इस प्रकार समभें कि भूख-प्यास त्रुङ्गों का ढाँपना, सर्दी तथा गर्मी, श्रुँधेरा त्र्यादि दुःखों की निवृत्ति के लिए मनुष्य प्रयत्न करता है और प्रत्य त रूप से प्रतीत भी यही होता है कि हम स्वयं ही इन दु:खों को दूर करने में समर्थ हैं । परन्तु विचारपूर्वक देखने पर पता चलेगा कि इन कष्टों को दूर करने के लिए यदि परमात्मा के दिये हुए जल, सूर्य, वायु पृथ्वी तथा ऋग्नि न हों तो मनुष्य प्रयत्न करने पर भी ऋपना दु:ख दूर नहीं कर सकता। उदर त्र्यादि के रोगों को भी वही दूर करता है, क्योंकि बैद्य परमात्मा की बताई हुई त्र्यौषिधि से ही उन रोगों का निवारण करता है तथा चिकित्सा-विद्या का श्रादिमूल भी वही ईश्वर है।

शारीरिक दुःखों को दूर करने के लिए वेद तथा विद्वानों ने नीचे लिखे चार साधन बतलाये हैं—

- (१) अथर्व म-प्राणायाम करने से मनुष्य-शरीरस्थ प्राण, अपान, व्यान समान तथा उदान आदि तथा आन्तरिक नस-नाड़ी आदि के सब रोग नष्ट हो जाते हैं। क्योंकि प्राण, अपान आदि शरीर के अधार हैं। इसलिए उनके ठीक गति में रहने से ही शरीर स्वस्थ रहता है। परन्तु इन प्राणादिकों के ऊपर मनुष्य का अधिकार नहीं। प्राण आदि वायुओं को धारण करना मनुष्य के वस की वात नहीं, अतः भानना ही पड़ेगा कि परमात्मा के आदेश पर ये वायु मनुष्य के शरीर में स्थित है और वही इनके दुःखों को दूर करने में समर्थ है अतः पहला उपाय प्राणायाम है और यह प्राण उसी ओरम् के अधार पर स्थित है और वही शरीर के दुःखों को दूर करता है।
- (२) श्रं गिरस-श्रर्थात् ब्रह्मचर्य का पालन । साधारण तया पानी की गित नीचे की श्रोर होती है, ऐसे ही मनुष्य की प्रवृत्ति स्वाभाविक रूप से भोग भोगने की हो ही है श्रौर भोग भोगने से जल के नीचे जाने की भाँति दुर्वलता श्राती है । श्रौर जहां दुर्वलता है, वहां रोग तथा श्रपवित्रता का निवास है । क्योंकि परमात्मा सर्वशक्तिमान् है श्रौर शक्ति में पवित्रता रहती है, श्रतः उस शक्ति स्वरूप परमात्मा का श्रनुष्ठान करने से मनुष्य भोगों में नहीं फंसता तथा श्रपनी शक्ति को स्थिर रख सकता है । जिसके परिणाम स्वरूप मनुष्य पवित्र रह सकता है श्रौर दुःखों से बचा रहता है । श्रतः श्रोम् के श्राश्रय से ही ब्रह्मचर्य की रहा हो सकती है, श्रन्यथा नहीं ।

जल के अन्दर पड़ी हुई मछली मगरमच्छ से तभी बच सकती है, जब वह मिछ्यारों द्वारा डाले हुए आटे आदि की ओर आप्ष्र न होकर मगरमच्छ का दूर से देख ले। मछली स्वामाविक गन्ध से ही दूर से आते हुए मगरमच्छ को पहिचान लेती हैं; परन्तु लालच में पड़कर लापरवाही से वह वहीं खड़ी रही, तो उसका बचना कठिन हैं। अन्यथा वह उस प्रभु-कृपा से बच सकती हैं। इसी प्रकार यदि मनुष्य भी कामादि प्रहों से अपने को बचाना चाहता है तो उसे इनके आकर्षण से बचाना होगा और ब्रह्मचर्य की ओर ध्यान देना होगा। यह कार्य प्रभु की कृपा के बिना अत्यन्त कठिन हैं।

- (३) देवी—सूर्य, वायु, जलादि की प्राकृतिक चिकित्सा। सूर्य आदि के यथायोग्य सेवनकरने से मनुष्य के बड़े से बड़े भी दुःख दूर होते हैं। जल, वायु तथा सूर्य की चिकित्सा से तपे दक आदि नाना प्रकार के ये भयङ्कर रोग दूर किये जाते हैं और ये सब शक्तियां भी उसी सृष्टि-रचियता प्रमु की दी हुई हैं, किसी वैद्य या मनुष्य का इन शक्तियों पर कोई अधिकार नहीं।
- (४) श्रोषिध—सब प्रकार की वनस्पतिया रोगों की दृर करती हैं, इन्हीं से चिकित्सक लोग रोगों की चिकित्सा करते हैं। इन श्रोषियों का उत्पन्न करनेवाला भी वही श्रोम् है, जिसके सहारे पर ये श्रोपिधयां श्रपना प्रभाव करती हैं। इस तरह हमें मानना ही पड़ेगा कि परमात्मा ही हर एक रोग को दूर करने वाला है।

यदि किसी मनुष्य का अपान वायु ही वर्ष-भर में केवल एक दिन के लिए विकृत हो जाए, तो वह डाक्टर को उसकी मनचाही फीस देकर रोग को दूर करने का प्रयत्न करता है, और हर प्रकार के साधन करता हुआ अपनी शक्तित से अधिक व्यय भी करता है। उस दशा में वह डाक्टर की आज्ञा से उपवास करता है और पथ्य लेता है। परन्तु ३६४ दिनों में जो 'भुवःस्वरूप' ईश्वर अपान वायु को ठीक रख इस शगिर रूपी गाड़ी को समुचित गित देता है, यदि ऐसे महान् वैद्य का मनुष्य कृतज्ञ नहीं होता तो उसके रोग कैसे दूर हों। इस लिए सर्व रोगों की निवृत्ति के उद्देश्य से उस 'भुवः' विशेषण युक्त अोम् का जाप करना मनुष्य का परम कर्तव्य है। जिससे उसके समीप हो रोगों को दूर किया जावे।

#### मृत्यु दुःख

संसार में मनुष्य के लिए सबसे बड़ा दु:ख मृत्यु-दु:ख है। यहां विचारणीय यह है कि मृत्यु क्या वस्तु है तथा मृत्यु से सबने ऋधिक डर क्यों लगता है। ऋात्मा का शरीर से वियोग ही मृत्यु है। जन्म से लेकर मरणपर्यन्त जीव का शरीर से सम्बन्ध रहता है। इस शरीर के साथ जीव का विशेष सम्बन्ध होने से वह इससे विशेष प्रेम करने लगता है तथा इसको वह अपना समम लेता है और इसे छोड़ने पर वह दु:खी होता है। यह शरीर, जो कि लक्ष्य की सिद्धि के लिये परमात्ना ने उसे (आत्मा) को दिया है, ऋज्ञान से इसे वह श्रपना लक्ष्य समभ लेता है। श्रतः उसे मृत्यु समय श्रधिक दुःख होता है।

मृत्यु के दुःख से वह बच सकता है, जो जन्म के बन्धन में न श्रावे। कारण यह कि जो जन्म लेगा, उसकी मृत्यु एक न एक दिन श्रवश्य होगी ही।

केवल वही मनुष्य जन्म के बन्धन से छूट सकता है, जो इस शरीर-जन्य प्रेम को छोड़कर उस लच्चरूप श्रद्धर का श्राश्रय ले, जो जन्म-मरण के बन्धन से श्रलग है श्रन्त समय में बड़े से बड़े नास्तिक, विद्वान, राजा, महाराजा तथा शक्ति-शाली लोग श्रपनी प्रत्येक प्रकार की पूर्ण शक्ति व्यय करके भी इस मृत्यु से बचने के लिए कोई भी उपाय नहीं देखते; तब ईश्वरेच्छा को ही बलवती मान उसका ही श्राश्रय लेते हैं श्रन्य किसी का नहीं। यदि मनुष्य पहले ही परमेश्वर का श्राश्रय ले ले श्रीर सांसारिक वस्तुश्रों को लच्य न समभ उन्हें साधनमात्र बना ले तो उसे किञ्चितमात्र भी कष्ट न हो। श्रतः जिज्ञासु को "मुवः" स्वरूप परमेश्वर का श्राश्रय लेना ही श्रेयस्कर हैं।

स्वः ''स्विरित व्यानः'' श्रर्थात् वह परमात्मा त्रानन्द-स्वरूप हे श्रौर सबको सुख देने वाला है।

प्रश्न होता हैं कि वे सुख कौन से हैं, जिसको वह प्रदान करता है। जिज्ञासु को ऋपने हृदय में स्वः का जाप करने का यही तात्पर्य समभना चाहिए कि प्रत्येक प्रकार के सुख को वह इस दृष्टि से देखे कि उसमें परमात्मा का हाथ है या नहीं ? क्या उसकी कृपा के बिना कोई मुख मिल सकता है ?

संसार में सबसे बड़ा सुख विद्या का है, क्योंकि विद्या के विना संसार के सब पदार्थ किसी भी मूल्य के नहीं। विद्यान् के हाथ में लोहा आने से वह उससे घड़ी, मेशीन तथा अन्य अनेक प्रकार की अत्युपयोगी वस्तुएं बना सकता है। विद्यावान् ही अपने राज्य, राष्ट्र, देश तथा परिवार को उत्तम बना सकता है। विद्या से मनुष्य देवत्व अथवा निर्वाणपद प्राप्त कर सकता है। विद्या के बिना साधारण कार्य भी अत्यन्त कठिन हो जाता है अरेश विद्याहीन मनुष्य पशु के समान ही रहता है।

सृष्टि के त्रादि में शब्द-रूप ज्ञान देनेवाली माता, जिसका नाम 'त्र्योम्' है, पुरुष को ज्ञानचत्तु देती है, जिससे मनुष्य उन्नत होता है। इस प्रकार इस सुख का देनेवाला भी वही परमेश्वर हुत्रा।

गूँगे की श्रोर देखकर वाणी के सुख का श्रनुमान कर लेना चाहिये। यदि वाणी न हो तो मनुष्य गूँगों के समान कितना दुःख भोगे। यह वाणी ही है जो मनुष्य श्रौर पशु में भेद करती है। मनुष्य वाणी द्वारा श्रपने श्राप मुखी हो सकता है तथा दूसरों को सुखी कर दूसकता है। परन्तु पशु श्रपने भावों को दूसरों पर श्कट करने में श्रसमर्थ होने से श्रपना दुःख दूर नहीं कर सकता श्रौर सुखी नहीं हो सकता। श्रन्थे को देखकर दृष्टि-सुख का श्रनुभव करना चाहिए। यदि श्राँख का प्रशाश जाता रहे, तो डाक्टर सारे प्रयत्न करके भी उसे प्रकाश नहीं दे सकता। जन्मान्ध मनुष्य कभी देखने में समर्थ नहीं हो सकता। इस देखने की शाक्ति को देने वाला वही "स्वः" स्वरूप परमात्मा है।

संसार में अनेक प्रकार के भोग हैं, अनेकविधि खाद्य-पदार्थ हैं। मनुष्य केवल उनको अनने उदरस्थ करना ही जानता है। अन्दर की क्रिया अर्थात् रस आदि का निर्माण वह स्वयं नहीं कर सकता। जठराग्नि के विगड़ जाने से संसार के रूप, रस, गन्ध आदि कुछ भी अच्छे नहीं लगते। पह जठराग्नि ठीक हो तो मनुष्य को कोई वस्तु अच्छी नदीं लगती। ऐसी अवस्था में मनुष्य दुःखी होता है, अनेक प्रकार के इलाज करता है। परन्तु परमात्मा इस जठराग्नि की क्रिया कैसे उत्तम रीति से कर रहा है, यह विचार कर देखना बाहिये। अन्दर आग है, पर वह ऐट नहीं जला सकती। इतना महान् सुखं उसके विना कौन देने वाला है। अतः उस परमात्मा का आश्रय तथा उससे प्रेम करना चाहिये, जिससे यह सुख प्राप्त होता है।

नींद के न त्राने से मनुष्य रोगी समका जाता है। सारे त्रांग-प्रत्यंग कार्य करने में त्रासमर्थ हो जाते हैं—परन्तु यह नींद, माना, पिता, डाक्टर त्रादि से नहीं मिलती। यदि कोई त्रापनी नींद देना भी चाहे तो भी नहीं दे सकता। यह नींद धन देने से प्राप्त नहीं होती। राज्य त्रपंश करने पर भी यह प्राप्त नहीं होती। दुनियाँ में बहुत से दृष्टान्त हैं कि असंख्य रूपये व्यय करने पर भी यह वस्तु न मिली । वैद्य भी नशीली दवा देकर बीमार को बेहोश कर देता है, परन्तु स्वभाविक नींद्र नहीं दे सकता। डाक्टर भी पहली बात रोगी से यही पूछता है कि रात को नींद् आयी या नहीं ? यदि नींद आ गई हो तो वह समभता है कि रोगी के रोग में कमी है अन्यथा वह रोग को वृद्धि पर समभता है। इस प्रकार नींद पर शरीर-सुख र्आाश्रत है। इस से पता चला कि जो शक्ति रात दिन इस शरीर की रचा कर रही है, वही "स्व:" है। जीव को तो कुछ पता ही नहीं कि उसके स्वास्थ्य का रत्तरण किस प्रकार हो रहा है। इस प्रकार अच्छे माता-पिता तथा गुरु आदि की प्राप्ति का सुख श्रीर सत्संग, नेक कमाई श्रादि का श्रानन्द उसी "स्वः" की संगति में जाकर ही मिलता है, जो उससे प्रेम करता है वही सुखी है।

जैसे भूमि में जब खट्टे, मीठे या कड़वे बीज डाले जाते हैं, तब वे बीज वेंसे ही श्रंश पृथिवी में से लेकर वैसे ही फल उत्पन्न करते हैं। इसी प्रकार जिस मनुष्य ने पूर्वजन्म में उस "स्वः" रूपी परमेश्वर से प्रेम किया है, उसे सत्संगी माता-पिता श्रादि साधन सुखरूपी फल देने के लिये ईश्वरीय नियम से मिल जाते हैं। यदि वह इस जन्म में भी शुभकर्म के बीज बोता रहे, तो इस से वह श्रपने ध्येय को प्राप्त करने में समर्थ होगा।

## "तत्सवितुर्वरेगयं"

तत्—'तत्' शब्द के ऋर्थ निम्नलिखित हैं —

- (१) प्रसिद्ध, विख्यात त्र्यर्थात् जिसको सब जानते हों; नाम लेते ह समैभ जावें, ग़लती न लगे।
- (२) बुद्धिस्थ, अर्थात् जो सहज-प्राप्त हो; हर समय ध्यान में रहे।
- (३) श्रॅंगुली से निर्दिश्यमान; त्रर्थात् 'वह'।
- (४) पूर्व-वर्णित या आगे वर्ण्य मान।

यहाँ 'तत्' शब्द श्रागे पीछे दोनों श्रोर संकेत करता है। श्रर्थात् पूर्व-वर्णित 'श्रोम्' नामवाला ईश्वर केवल भूः, भुवः स्वः ही नहीं है, परन्तु वह कुछ श्रौर भी है, श्रर्थात् वह श्रागे वर्णित गुणों वाला भी है।

यहाँ 'तत्' शब्द ने वल देकर श्रोम् की ही उनासना की श्रोर विशेष ध्यान दिलाकर, श्रवतारवाद का खण्डन कर दिया है। क्योंकि भूः, भुवः, स्वः, सवितः भगः श्रादि विशेषण किसी शरीरधारी के साथ नहीं लगाये जा सकते श्रीर न ही किसी महान् पुरुष ने, जिनको श्रवतार श्रादि की पदवी दी गई है, कभी सविता (जिसका श्रथ सृष्टि उत्पन्न करने वाला है) श्रीर भर्गः (पाप नाशक, तेज श्रीर प्रकाश को देने वाला) श्रपने को स्वीकार किया है। जब ये विशेषण किसीदेहधारी श्रवतार के साथ लग हीनहीं

सकते, तब 'धीमहि' उन सूर्य त्रादि जड़ श्रौर राम, कृष्ण त्रादि की उपासना का विरोध कर देता है, क्योंकि 'धीमहि' का तात्पर्य उन गुणों को धारण करना है, जो कि 'तत्' शब्द से पूर्व श्रौर श्रागे श्रोम् नाम वाले ईश्वर के वर्णन किये गए हैं। श्रौर यही सची उपासना है।

'तत्' शब्द के और भी अर्थ हैं--

- (१) विस्तृत श्रौर विस्तारक।
- (२) 'ऋो३म् तत् सत्'।

इसमें 'तत्' का ऋर्थ ऋोम् और ऋो३म् का ऋर्थ खंब्रह्म = त्र्याकाश की भाँति सर्वत्र त्यापक है, सबसे महान् और सर्वज्ञ ईश्वर है।

सविता—इस शब्द का ऋर्थ है, सृष्टि का रचनेहारा। और यह शब्द 'ऋोम्' का ही विशेषण है। जिज्ञासु को पहिले ध्यानपूर्वक विवेचन करना चाहिए कि सृष्टि रचियता कोई है भी या नहीं?

(१) संसार को देखन से पता चलता है कि कोई भी वस्तु बिना कर्ता के नहीं बन सकती, चाहे उसका निर्माता प्रत्यच्च हो या अप्रत्यच्च । वन में पड़े हए पत्थर की कोई कीमत नहीं और न उसके अन्दर कोई आकर्षण है, जिससे मनुष्य उसकी ओर देखे। परन्तु जिस समय एक शिल्पी उसकी मूर्ति या अन्य कोई चित्र बना देता है, तो उसके अन्दर आकर्षण आ जाता है। उसका मूल्य बढ़ जाता है। घरों और मन्दिरों में

उसकी स्थापना की जाती है तथा संजावट त्र्यादि के कार्य में उसे लगाया जाता है। : उस पत्थर में यह परिवर्तन कारीगर की बुद्धिमता तथा उसके हाथ का चमत्कार ही है। उसी तरह इस सुन्दर सृष्टि का रचयिता वह महाप्रभु ही है।

- (२) जंगल में पड़ी एक लकड़ी कालान्तर में सड़ जायगी। परन्तु एक कारीगर उसे वहां से उठा, चीर-फाड़ तथा नक्काशी कर उस पर अनेक प्रकार की बेलें, चित्र तथा भांति भांति का कला-कौशल दिखाता है। तब उस साधारण-सी लकड़ी का मूल्य बढ़ जाता है, वह लोगों के मनों को हरती है। कुर्सी, मेज, अलमारी आदि अनेक वस्तुएं बनाकर लोग उससे लाभ उठाते हैं। यह सारी क्रांति उस जीवित शिल्पी की है, जिसने इसे अपने बुद्धि-चातुर्य से ऐसा बनाया।
- (३) सुवर्ण, चांदी पीतल तथा लोहा ऋादि विविध भाँति की धातें खान या निद्यों या रेत में पड़ी हुई मूल्वान् नहीं, वहां उसकी शोभा नहीं, परन्तु जब उन्हीं वस्तुऋों को वहां से लाकर उपयोग में लाया जाता है, तो उनसे विविध भाँति के ऋाभूषण ऋनेक प्रकार की मूर्तियाँ, नानाविध मेशीनें ऋादि बनाई जाती हैं। जिनसे हर एक व्यक्ति लाभ उठाता है। यह सारी महिमा उसी चेतन कारीगर की है, जिसने इतना परिश्रम किया। ये वस्तुएँ ऋपने ऋाप नहीं बनीं, पर चेतन के हाथ की कुशलता से इनका इतना उपयोगी स्वरूप बन गया।

(४) बाजार में पड़ी हुई लकड़ियाँ चूना, गारा, ईट तथा अन्य वस्तुएँ श्रास पास के लोगों के लिए दु:खदायक हो जाति हैं। म्यूनीसिपल कमेटी वाले बाजार या सड़क पर से उन्हें उठा देने का नोटिस दे देते हैं ! परन्तु जब एक चतुर मिस्त्री उनको नियमबद्ध कर यथास्थान लगा देता हैं, तो वे वस्तुएँ एक भवन की श्राकृति धारण कर लेती हैं। उस भवन में सर्दी तथा गर्मी से रज्ञा होती हैं, सत्संग होते हैं, लोग लाभ उठाते हैं श्रौर श्राराम करते हैं। पर यह सब श्रपने श्राप नहीं होता, इनकी नियामिका भी कोई चेतन-शक्ति ही है।

इन वातों से विदित होता है कि इस विशाल संसार की रचना भी किसी चेतन शक्ति के विना नहीं हो सकती।

जैसे मूर्ति, श्राभूषण, श्रतमारी श्रादि जड़ वस्तुश्रों की संगति से कोई मनुष्य उन से गुण नहीं लेता, श्रिपतु कारीगर के पास बेठन से ही वह गुण पा सकता है वै से ही उस परमात्मा की रची हुई जड़ वस्तुश्रों के पास बेठन से कोई गुणी नहीं बनता, श्रिपतु इनके बनाने वाले की संगति से ही मनुष्य के गुणों की वृद्धि होती है। श्रतः इसी का सामीष्य ही मनुष्य को उन्नत बनावेगा।

(४) यह 'सविता' शब्द संसार के किसी कारीगर के लिए नहीं हैं ऋषितु इस संसार के रचने वाले ईश्वर के लिए हैं। संसार में एक कारीगर घड़ी ऋषिंद को बनाकर दूर हो जाता है ऋतः वह उनकी मरम्मत ऋषिंद नहीं कर सकता। उनको ठीक स्थिति में रखने के लिए किसी अन्य व्यक्ति की आवश्य-कता पड़ती है। परन्तु उस सिवता की कारीगरी में मरम्मत आदि सुधारों की आवश्यकता नहीं। यदि मनुष्य कुछ सुधार करने के लिए दौड़-धूप करेगा भी तो यह मैशीन और भी विकृत हो जाएगी। वह सिवता तो स्ववंही सृष्टि बनाता है, स्वयंही उसकी मरम्मत करता है।

- (६) हिरन घास खाता है और घास में सुगन्धि नहीं होती। पर्न्तु उसके अन्दर सुगन्धियुक्त कस्त्री केसे पैदा हो जाती हैं ? यह बनाने वाले की विचित्रता है। इसी प्रकार पृथिवी पर हर जगह केसर नहीं पैदा होता, परन्तु किसी विशेष स्थान में उसने विचित्र गुण भर दिए हैं, जहाँ केसर पैदा हो जाता, है। वृच्चों के फूलों में सुगन्धि होती है, परन्तु चन्दन के सब अवयवों में ही सुगन्धि है। इसी प्रकार जल-मात्र में समानता होने पर भी स्वातिनच्त्र में पड़ी हुई सीप की वृन्द मुक्ता बन जाती है, अन्य जल मुक्ता नहीं बन सकता। इस विचित्रता का कारण भी कोई चेतन सत्ता है जो सविता कहाती है।
- (७) त्र्यास्टेलिया के रेगिस्तानों में, जहाँ हजारों मीलों तक रेत ही रेत हैं, पानी का नामोनिशान नहीं, कोई खाने की वस्तु सब्जी नहीं, वहाँ पर भी हो प्रकार के वृत्त मिलते हैं. जिनको 'पानी के वृत्त' त्रौर 'रोटी के वृत्त' कहा जाता है। वे बाँस की त्राकृति के हैं। उनके ऊपर टहनियाँ लग कर वे पत्ते के एक कटोरे की भाँति बन जाते हैं त्रौर इनमें त्रान्दर से ही थोड़ा-थोड़ा

करके पानी भर जाता है, जहाँ से प्यासा मनुष्य पानी पीता है श्रीर दूसरे वृत्त पर रोटी की श्राकृति वाले पत्ते होते हैं, जिनको खाने से भूख शान्त हो जाती है। यह हष्टान्त वताता है कि जिस प्रकार बच्चे के पैदा होने से पूर्व ही माता के स्तनों में दूध श्रा जाता हैं, ठीक उसी प्रकार ऐसे स्थानों पर भी चेतन शक्ति प्राणियों के लिए उनके श्राहार तथा पान के निमित्त उपयोगी वस्तुश्रों का निर्माण कर देती है।

- (८) ऋत्तरों से स्वयं शब्द नहीं बनते, न वाक्य रचना होती है ऋौर न उनमें किसी प्रकार का ज्ञान भरा होता है। परन्तु जब एक बुद्धिमान् लेखक पुस्तक की रचना कर उसमें नाना प्रकार के ज्ञान भर देता है तो उससे लोगों को लाभ होता है श्रौर बनाने वाले की बुद्धि का प्रकाश होता है। इसी प्रकार संसार की संपूर्ण वस्तुरूपी पुस्तकें श्रनन्त ज्ञान से सम्पन्न हैं। यदि एक पत्ते के गुरण की स्रोर भी हम ध्यान दें तो उसमें श्रनन्त गुणों का समावेश हमें दिखाई देगा। तब उससे हम विविध भाँति के लाभ उठा सकेंगे तथा दूसरों को भी पहुँचा सकेंगे। यह बात बताती है कि उस पुस्तक रचने वाले की माँति इस संसार का भी कोई रचियता है जो वस्तुत्रों के ब्रान्दर विविध भाँति के गुणों की रचना कर संसार के प्राणियों को लाभ पहुँचा रहा है श्रीर इन पदार्थों से उस चेतन सविता के श्रनन्त ज्ञान का प्रकाश हो रहा है।
  - (६) एक धनाद्य पुरुष अपने धन से विजली का हर एक

प्रकार का सामन खरीद कर दुकान में रख लेता है। तार, खम्बे, स्विच, वल्ब श्रादि नाना प्रकार के सामान उसकी दुकान में हैं। वह मार्गों पर खम्बे श्रादि भी लगा देता है। परन्त यदि उस नगर में बिजली न हो तो यह सारी सामग्री उसे रोटी भी नहीं दे सकती: क्योंकि ये वस्तुएँ विजली के बिना एकदम व्यर्थ हैं । बिजली के बिना तार, स्विच श्रादि का लगाना लोगों के लिये द:खप्रद, तथा उनके कोप का कारण ही होगा। उनसे किनो प्रकार का भी किसी को लाभ नहीं होगा उसी प्रकार संसार की सारी वस्तुएँ होने पर भी यदि सविता बिजली नहीं, तो यह सारी सामग्री दु:खदायक है, प्रेम के योग्य नहीं, श्रौर मुदें की भाँति यह सब हेय हैं। उस दशा में इनके लिये समय देना, बुद्धि लगाना तथा धन का ब्यय करना निरर्थंक है, जब तक कि सविता शक्ति को अपने अन्दर लाने का पयत्न न किया जावे। जैसे विशेष प्रयत्न तथा बुद्धि ऋादि साधनों से उस नगरमें बिजली लाई जा सकती है श्रीर उपर्यु क्त सारे सामान को लाभप्रद तथा सुखकर बनाया जा सकता है, साथ ही धनी के धन से भो आय हो सकती है। ठीक इसी प्रकार विशेष ज्ञान तथा पुरुषार्थ से ब्रह्मविद्या द्वारा ही उसी सिवता शक्ति को अपने ऋन्दर लाया जा सकता है ऋौर उसी दशा में यह संसार की सारी सामग्री मनुष्य के लिए विजली के प्रकाश की भाँति सुखकर हो जाती है। जैसे विजली के सामान को लगाने ऋौर उससे प्रकाश लेने के नियम हैं, यदि

उनको तोड़ा जाये, तो बिजली के होते हुए भी कोई उनसे लाभ नहीं उठा सकता। उन नियमों को तोड़ने वाला ऋंधेरे का दुःख सहता रहेगा; इसी प्रकार उस् सविता के भी इस सृष्टि में कुछ नियम हैं, जिनको प्रह्मण कर तथा नियमों का पालन कर मनुष्य सुखी हो स्कता है। इन पदार्थों से वह लाभ उठा सकता है। यदि वह इन नियमों का पालनन करे, तो वह ऋज्ञान में रहेगा और ऋज्ञान से इनका दुरुपयोग कर वह दुःखी होगा। इसलिए उस सविता तथा उसके नियमों का ज्ञान ही सविता का वास्तविक जाप है।

विजली के आने पर लोग स्वयं ही वहाँ विजली का सामान ले आयों गे; वैसे ही सविता के जाप से अर्थान् हृदय-मन्दिर में उसकी स्थापना करने से संसार की ये सारी वस्तृष्ट स्वयमेव वहाँ आ जावेंगी। जहाँ विष्णु होगा, वहाँ ही लच्मी स्वयमेव अपने पित के पास चली आवेगी। सूर्य होने पर प्रकाश स्वयमेव ही आ जाता है और तब वह अधेरा तथा रोग भाग जाते हैं, इसी प्रकार सविता की उपासना से सारे सुख स्वयं पास आ जायेंगे और सारे दुःख दूर हो जायेंगे। इसलिए मनुष्य को संसार के पदार्थों की चिन्ता नहीं करनी चाहिए, अपितु उस सविता को अपने हृदयमें स्थापित करने की चिन्ता करनी चाहिए

वरेएयं --यह 'त्रोशम् का तीसरा विशेषण बताया गया। वरने योग्य, प्रहण करने योग्य, तथा पूजा योग्य। यहाँ यह शंका हो सकती है कि क्या संसार में त्रौर कोई वस्तु वरने योग्य या महण करने योग्य नहीं ? संसार में सब से विशेष सर्वबन्धु महण करने योग्य वही त्रोंकार है। यह वरेण्य शब्द उसी के लिए हैं, श्रन्य के लिए नहीं। कारण यह है कि—

- (१) संसार के सब बन्धु, माता, पिता, तथा मित्र ऋादि हमें छोड़ जाते हैं और अन्त समय वे कुछ भी सहायता नहीं कर सकते। परन्तु परमात्मा का सम्बन्ध कभी भी नहीं छूट सकता, श्रिपतु वह सदा साथ रहते हुए प्राणी का कल्याण करता है, तथा उसको शुभकर्मों की ओर प्रेरित करता रहता है। दूसरों से तो कभी हम रूठ भी जाते हैं, और वे हमें छोड़ देते हैं, पर श्रोंकार तो प्रतिच्चण ही हमें अपनी समीपता में रखता है।
- (२) जैसे मछली का आधार पानी है, उसके बिना वह जीवित नहीं रह सकती; जिस श्रकार शरीर बिना प्राणवायु के नहीं रह सकता और जिस प्रकार छोटे बच्चे का आधार माता का दूध है, माता के दूध के बिना उसका निर्वाह कठिन है, इसी प्रकार जीव का आधार या उसके वरने योग्य वही ईश्वर है। इसी का हाथ पकड़ कर मृत्यु आदि भयं कर दुःखों से तर सकता है; अतः जीव का वरने योग्य यह आंकार ही है, अन्य वस्तुएं नहीं; उनके बिना जीव का निर्वाह हो सकता है।
- (३) एक पतित्रता स्त्री के लिये उसका पित ही वरने योग्य हैं। यद्यपि अन्य सम्बन्धी भी उसके प्रेम के, सेवा के योग्य हैं और उनके साथ अच्छा व्यवहार करने से पित भी प्रसन्न होता है, परन्तु धारण करने योग्य तो वही पतिदेव

- हैं, जिसको वह वरती हैं। इसी प्रकार यद्यपि संसार की वस्तुएँ प्रेम योग्य हैं, पर वरने योग्य तो वही देव हैं। अन्य सब वस्तुएँ तो साथ छोड़ जाती हैं। बस, इनकी सेवा, इनसे प्रेम तो इसी लिए हैं कि भगवान् प्रसन्न हों। यदि इनके साथ मोह होगा तो यह उस देव को रुष्ट करना होगा। अतः यह वस्तुएँ वरने योग्य नहीं। किसी ने ठीक कहा है कि "प्रेम नो सबसे करो, किन्तु हृदय में स्थान उस श्रोंकार को ही दो।"
  - (४) संसार के सब सम्बन्धी जिनसे बढ़ा प्रेम किया जाता है, किसी प्रकार का विरोध-भाव उत्पन्न होने पर, या उनके श्रमुकूल काम न करने पर, गुप्त बातों को प्रकाशित कर देते हैं, जिससे श्रन्य पुरुषों की दृष्टि में हमें श्रपमानित श्रौर दुःखी होना पड़ता है। बहुत बार द्रव्य की हानि भी होती है, परन्तु वह मित्र तो हमारी हर एक मानसिक किया को, जो गुप्त से गुप्त भी है, जानता है, पर वह किसी को भी बताता नहीं। उसी की कृपा के कारण श्रपने मानसिक पापों से हमें संसार के किसी सम्बन्धी के सामने लज्जित नहीं होना पड़ता। श्रतः सर्वोत्तम मित्र, बन्धु पिता श्रौर माता वही है श्रौर वही बरने योग्य है।
- (४) संसार में सूर्य, वायु तथा जल ज़्यादि पदार्थ बाह्य श्रपवित्रता को दूर करते हैं। डाक्टर बाहर के रोगों को ही दूर कर सकता है। माता-पिता बाह्य श्रपवित्रता को ही दूर करते हैं, परन्तु श्रन्दर के रोग, द्वेष, काम, क्रोध, लोभ, मोह श्रादि की श्रपवित्रता को संसार के पदार्थ दूर करने में समर्थ नहीं,

क्योंकि वे अन्दर की अपिवत्रता को जानते ही नहीं, वे इसे दूर कैसे करें। इनको तो वही वरने योग्य देव दूर करता है। वही मनुष्य से एकान्त में हार्दिक चिंतन करा, उन पापों से रोकता है। इसी जन्म के ही नहीं, अपितु परम्परागत संस्कारों को वह परमात्मा जानते हुए भी किसी को बताता नहीं, अपितु प्राणी के हृदय का संशोधन करता है। मनुष्य का सुधार उसी के हाथ में है, अन्य किसी के नहीं। अतः वही वरने योग्य है।

(६) एक नव विवाहित स्त्री जिस समय पति के घर श्राती है तो पति की सारी वस्तुत्रों पर उसका त्र्राधिकार हो जाता है श्रौर पति के घर की सारी वस्तुएं उसके श्राधीन हो जाती हैं। कोई भी नववधू के इस अधिकार को मानने से इनकार नहीं करता तथा घर के सब सेवक घर के मालिक की भांति उसकी श्राज्ञा मानते हैं। इसी प्रकार जो ब्यक्ति उस परमेश्वर को वर लेता है तो संसार का यह सारा ऐश्वर्य उसी का हो जाता है, श्रौर वह जैसा उचित प्रयोग करना चाहे, कर सकते हैं। परमास्मा की कोई वस्तु उससे दूर नहीं रहती। इससे बढ़कर जिज्ञासु श्रौर किस फल की त्र्याकांचा कर सकता है ? इसलिए उसी प्रभु को वरना चाहिए त्रौर किसी को नहीं। संसार के सब पदार्थों में केवल उसी के प्रति सेवक दृष्टि होनी चाहिये। वही देव साधक को अपना महाराजा प्रतीत हो तथा उसी में साधक का प्रेम हो।

# "भगों देवस्य धीमहि"

- (१) भर्ग:-वह तेज का स्रोत है, उसी के संग से सब को तेज प्राप्त होता है।
- (२) भर्ग: वह शुद्धस्वरूप है, दूसरों को भी वह शुद्ध कर देता है।
- (१) मनुष्य का जन्म इसी उद् श्य से होता है कि वह अपनी आत्मा की निर्वलता को दृर करे। यदि जीवात्मा में कोई निर्वलता, पाप या मल न हो, तो वह माता के गर्भ में नौ मास का दुःख क्यों भोगे। जो आप ही अपवित्र है, वह दूसरों को कैसे साफ कर सकता है, इसिलये यह 'भर्गः' शब्द उसी ओंकार में घट सकता है, जो कि जन्म-मरण के बन्धन से रहित है तथा मिलनता से दुर है, अतः वह शुद्धस्वरूप है।
- (२) प्रकाश के विना मनुष्य गलती करता है, गिरता हैं। अधिरे में ही ख्रज्ञान है, जो दुःख का कारण होता है। प्रायः रज्जु में सर्प की भान्ति भी अधिरे में ही होती है, प्रकाश में नहीं। जहां प्रकाश है, वहां पिवत्रता है, सुख है, प्रकाश में पाप नहीं होता। चोर, डाकू आदि अधिरे में ही लूटते हैं, प्रकाश में नहीं। सारा दुःख अधिरे में ही है, प्रकाश में नहीं। जब प्रकाश देने वाला सूर्य छिपता हैं तो लोग चाँद, विजली तथा दीपक आदि का आश्रय लेकर अपना कार्य चलाते हैं। परन्तु

बादल या अधिरे आदि आने पर जब चाँद छिप जाता है, दीपक बुम जाते है तो कुछ भी दृष्टिगोचर नहीं होता। तब भी यह जीव अपनी कर्में न्द्रियों से अपने कार्य को भली भाँति चला लेता है। अपने कमरे में रक्खी हुई वस्तुओं को मनुष्य टटोल लेता है। माता-पिता की आवाज को मुंह देखे बिना भी वह पहचान लेता है। हाथ से घड़ी आदि को वह पहचानता है। यह प्रकाश (ज्ञान) उसे उसी प्रकाशस्वरूप परमात्मा से प्राप्त होता है, 'भर्गः' है।

- (३) मनुष्य अपने शरीर को जल से मकान को माडू से तथा कपड़े को साबुन से साफ करता है। परन्तु जव ये साधन स्वयं स्वच्छ हों, तभी वे शरीर आदि को पवित्र कर सकते हैं, अन्यथा नहीं। इस प्रकार मन की मिलनता को दूर करने का साधन सत्य है। जहाँ पूर्ण पिवत्रता है, पूर्ण ज्ञान है तथा पूर्ण प्रकाश है, वहाँ ही सत्य है, वहाँ किसी प्रकार का स्वलन नहीं और यह पिवत्रता उसी भर्गः रूप ओंकार में ही है। अन्य सब पदार्थ तो विकारी हैं, जो निर्विकार की आरे नहीं ले जाते।
- (४) परमात्मा को पिवत्र करने का ढंग भी विचित्र है। वहं संसार की अन्य शिक्तियों में नहीं पाया जाता और इसीलिए यह भर्गः शब्द किसी अन्य के साथ भी नहीं लग सकता। वह रीति यह है कि जो मनुष्य जिस इन्द्रिय से पाप करता है, वह प्रमु उसके सुधार के लिए उसे ऐसी योनि में भेज देता है जहाँ उससे वह इन्द्रिय झीन ली जाती है। इसका परिणाम यह होता

है कि उसे उस इन्द्रिय के दुरुपयोग की श्रादत ही भूल जाती है। जैसे यदि किसी योद्धा को तलवार चलाने का बहुत समय तक श्रवसर न दिया जाय, तो वह उसे चलाना ही भूल जाता है श्रीर तब वह उसका दुरुपयोग नहीं कर सकता। इसी प्रकार वह प्रभु इस इन्द्रिय को छीन कर उसके बुरे संस्कारों का समूलोन्मूलन कर देता है। पुनः काफी समय के बाद पिवत्रतापूर्ण सदुपयोग के लिए वह इन्द्रिय उस जीव को पुनः दे देता हैं। जिससे प्राणी पुनः नये सिरे से उत्तम कर्म करने लगते हैं। सोने तथा लोहे को श्रान्म में डालने से उनका पूरा का पूरा दुकड़ा गर्म हो जाता है। पुष्पों का रस निकालने वाला उस रस में से कड़ुवापन दूर नहीं कर सकता, वह तो उस रस में श्रवश्य श्रायेगा ही। परन्तु परमात्मा दूसरी योनियों में भेज उसके पाप-संस्करों का संशोधन करता है, उसके पिवत्र गुणों को नहीं हटाता, वह मनुष्य-योनि में उनका फल सुख प्रदान करने के रूप में श्रवश्य देता है।

मनुष्य के ऊपर कुछ ऋण हैं, जिनको चुकाने के लिए ही यह मनुष्य जन्म दिया जाता है। जिससे वह उस ऋण से मुक्त हो जावे श्रोर उऋणता के सुख को प्राप्त हो। ऋण ही मिलनता है, जो कि श्रात्मा को श्रपवित्र बना जन्म-मरण के दुःखों में फंसाता है। पिवत्रता में ही सुख है। श्रतः मनुष्य का यह कर्तव्य है कि वह पिछले ऋण को चुका दे श्रोर श्रागे के लिए ऋण न ले श्रथीत् सकाम कर्म को छोड़ वह निष्काम कार्य किया करे। इस तरह वह भी एक दिनपवित्र हो जावेगा,क्यों वह

भर्ग-प्रभु श्रकाम है, इसी कारण वह पवित्र है। जो मनुष्य पवित्रता का सुख लेना चाहता है, उसे भर्ग-स्वरूप की उपासना कर तद्रूप हो जाना चाहिए। इससे उसकी मिलनता दूर होगी श्रीर कर्म-बन्धन का प्रहाण होगा।

देवः — इसके ऋर्थ हैं — प्रकाश करने वाला, प्रकाशक, ज्ञान-स्वरूप, ज्ञानदाता तथा प्रकाशस्वरूप ऋादि।

- (१) संसार में दो प्रकार के देव हैं, एक जड़ और दूसरे चेतन । जड़ देव सूर्य, हवा, ऋग्नि, चन्द्र तथा पृथिवी ऋादि हैं, क्योंकि ये लोगों को प्रकाश, प्राण, उष्णता, सौभाग्य तथा **अन्न** त्रादि देते हैं। परन्तु इनके प्रकाश त्र्यादि गुए स्वतः-सिद्ध नहीं, ये सब चेतन से ही इन गुर्ह्यों की प्राप्ति करते हैं, अर्थात इनका दाता कोई अन्य'चेतन है अतः वह स्वयं परतन्त्र हैं। दूसरी प्रकार के देव माता, पिता, गुरु, तथा विद्वान् लोग हैं, जो दिब्य गुर्णों वाले होने से ही यह नाम पाते हैं, ऋौर इनका ज्ञान भी गुरु श्रादि के त्रधीन होने से श्रल्प हैं, परन्तु इस मन्त्र में देव शब्द ''देवों का देव'' इस ऋर्थ में प्रयुक्त है, क्योंकि वही इन सभी देवों की शक्ति का कारण है, वही प्रकाशस्वरूप है, श्रतः वही सवको प्रकाश देता है। वही ज्ञानी है श्रतः श्रन्य को भी वही ज्ञान प्रदान करता है। इसी लिये वह स्वतन्त्र है तथा इसी कारण से वह सर्वशक्तिमान् भी है, श्रौर श्रन्तर्यामी भी है।
- (२) दोनों प्रकार के देव जहाँ देते हैं, वहाँ कुछ न कुछ क्षेते भी हैं। वे सेवा भी चाहते हैं। परन्तु देवों का देव देता

ही है लेता नहीं; क्योंकि उसको किसी भी प्रकार की सहायता की आवश्यकता नहीं। यह अपने आप में पूर्ण है। अन्य सभी कुछ अपूर्ण है। उसकी पूजा भी हमारे अपने कल्याणार्थ ही है। उसे हमारी इस पूजा से किसी प्रकार का लाभ नहीं।

शीत से दुःखी मनुष्य को ही श्राग्नि श्रौर कम्बल की श्राव-श्यकता है; श्राग्नि श्रौर कम्बल को ठिद्धरते हुए मनुष्य की श्राव-श्यकता नहीं। इसी प्रकार जीव हो परमात्मा की सहायता चाहते हैं, परमात्मा को जीवों की किसी प्रकार की सहायता या सेवा की श्रावश्यकता नहीं है।

(३) संसार के माता, पिता, गुरु आदि देव कोध या नाराजीगी आने पर अपने सम्बन्धी को छोड़ देते हैं। सन्तान के कुचेष्टा या आज्ञा भंग अथवा किसी प्रकार के अन्य कुकर्म करने पर माँ-बाप भी उसे छोड़ देते हैं, वे उसे अपनी सम्पत्ति के अधिकार से भी वंचित कर देते हैं, और उसे घर से निकाल देते हैं। परन्तु यह देव ऐसा है कि जीवों के अनेक कुचे-ष्टाएँ करने पर भी उन्हें अपने से पृथ्यक् नहीं करता और नकभी अपनी ज्ञान आदि की सम्पत्ति से ही उन्हें विश्वत रखता है। वह कभी भी किसी प्रकार कुछ होकर किसी से बोलना बन्द नहीं करता। उसका दएड भी प्रेम-भावना से जीवों के कल्याण के लिए ही होता है।

(४) दिव् धातु का अर्थ कीड़ा भी है, जिससे 'देव' शब्द बनता है। इस तरह इसका अर्थ है गित देना। वह परमात्मा संसार को गित देता है, अन्य कि ी में इस प्रकार की वड़ी शक्ति देने का बल नहीं। मनुष्य किसी वस्तु में कुछ काल के लिए ही गित दे सकता है, जब उसकी दी हुई गिति का संस्कार समाप्त हो जाता है, तब वह वस्तु गितिशून्य हो जाती है और उसे पुनः चलाने के लिए चेतन द्वारा गित देने की आवश्यकता पड़ती है। जैसे एक लड़का जब लट्टू घुमाता है तब वह थोड़ी ही देर के लिए चलता है और फिर बन्द हो जाता है।

परन्तु इस खगोल तथा भूगोल में लगे हुए असंख्य लट दू एक बार की दी हुई उस महान् प्रभु की गित से सृष्टि के आयु पर्यन्त, अर्थात् ४ अरब बरसों के लगभग, घूमते रहेंगे और बीच में किसी की मरम्मत, तेल, चाबी तथा सफाई आदि की आवश्यकता नहीं पड़ेगी। इतनी महान् गित देने वाला वह कितना शिक्तशाली देव हैं। अतः जिज्ञासुको चाहिए कि वह इन शिक्तयों को अपने हृदय में स्थान देकर इसका चिन्तन करते हुए अपनी गुप्त' शिक्तयों को विकसित करे और देव पदवी को प्राप्त करने का प्रयत्न करे। यह सब अपने वश की ही बात हैं। जैसे मनुष्य ऋतु-परिवर्तन से पूर्व ही उस ऋतु के अनुसार सामग्री एकत्रित कर लेता है, तथा पशु-पत्ती आदि भी अपने निर्वाह के लिए आवश्यक वस्तओं का संग्रह कर लेते हैं, इसी प्रकार मनुष्य को चाहिए, मृत्यु, जिसका श्रागमन श्रवश्यन्भावी है, के श्राने से पूर्व ही गायत्रीमन्त्र मेंवर्णित 'श्रोम्' श्रादि शब्दों पर श्रर्थसाहत विचार कर दुःख से श्रर्थात् जन्म-मरण के बन्धन से खूटनेकी सामग्री का संचय कर ले। यह काम मनुष्य योनि में ही साध्य है, श्रन्य योनियों में नहीं।

धीमहि - इसका ऋर्थ हैं - हम ध्यान करें, पूजा करें तथा उसके तेज ऋादि गुणों को धारण करें, । ऋर्थात् उस परम प्रभु की ऋाज्ञा का पालन करें।

जिस प्रकार हमारे पूर्वज महात्मा लोगों ने गायत्री आदि मन्त्रों को सजीव करके लाभ उठाया और उसकी महिमा गाई इसी प्रकार जिज्ञासु को भी चाहिए कि वह पूर्ववर्णित गायत्री के भूः, भुवः, स्वः आदि शब्दों द्वारा ओम् की स्तुति करके इनमें कहे हुए गुणों के अनुभव द्वारा संशय रहित हो जाए। इतना करने के पश्चात् नहीं वास्तविक रूप में "धीमहि" शब्द कहना सार्थक होता है अर्थात् उसी दशा में हम उसका ध्यान और समरण करते हैं। क्योंकि ओम् आदि आठ शब्दों का यदि निश्चय से साज्ञात् नहीं हुआ, उन शब्दों के अतिरिक्त कोई उक्त गुणों वाली जीवित शक्ति हमें प्रतीत ही नहीं हुई, तो हम जाप ही किसका कर रहे हैं?

जिस प्रकार भौतिक ऋग्निका ध्यान करने, उसे जगाने या प्रज्वितित करने का ऋभिप्राय यह है कि उसको जलाकर उसकी शक्तियों से काम लिया जाये; उसको इतना उकसा देना कि वह तपाने लगे, शीत को दूर करने लगे, प्रकाश देने लगे, ऋँधरे को भगा दे, ऋौर हमारा भोजन पकाने का काम दे सके। केवल 'ऋग्नि' शब्द के ध्यान करने-मात्र से कोई ऋथं सिद्ध नहीं होता। इसी प्रकार 'धीमहिं' तभी सार्थक, सजीव ऋथवा जागृत किया जा सकता है, जब कि इस मन्त्र में वर्णित ईश्वर की स्तुति करने वाले उपर्यु कत शब्दों में ईश्वर के जो गुण वर्णन किये गये हैं, उन गुणों से जिज्ञासु यथाशिक्त काम लेने लग जाये, उन्हें ब्यवहार में लाये, ऋर्थात् ऋपने जीवन में उन गुणों को धारण कर ले।

जिज्ञासु को इस प्रकार प्रार्थना करनी चाहिए—"भूः" तू प्राणों का प्राण है, मैं भी प्राणों को धारण करने वाला बनूं, तृ प्राणों का देने वाला है, मैं भी दूसरों को प्राण देने वाला वनूं। मैं किसी के प्राणों का हरण न करूं। तू "भुवः" है अर्थात् दुःखों से रहित है, मैं भी अपने जीवन को नियम-पूर्वक रखकर तथा तेरी आज्ञा में चलाकर स्वयं दुःखों से रहित वनूं। तू दूसरों के दुःखों को हरता है, मैं भी दूसरों के दुःखों को हरूँ। तू "स्वः" है, मुख-आनन्द का स्रोत है, मैं भी उन गुणों को धारण करूँ, जिससे मेरा जीवन भी आनन्दमय बने। तू दूसरों को सुख देने वाला तथा सबका कल्याण करता है, मैं भी सबको सुख देने वाला तथा सबका कल्याण चाहने वाला वनृं। तू "सविता" है, तू संसार को प्राणियों के कल्याणार्थ रचता है, मैं भी तेरे पदार्थों के आध्र पर संसार में एक रचिंवता बनूँ और मेरी

रचना भी संसार के लिए ही हो। तु "वरेएय'" है,वरने योग्य है, सबके प्रेम करने योग्य है और सब तुफे श्रपना कहते हैं, मैं भी संसार में ऐसे काम करूं, जिससे सब मुक्तसे प्रेम करें, मुके वरें और मैं सबका अपना बन जाऊं। मैं किसी से द्वेष न करूँ। तू "भर्गः" है, तृ पवित्रता, सत्य त्र्यौर प्रकाश का स्रोत है, मैं भी मन, वचन तथा कर्म से पवित्र व्यवहार करूं, सत्य का त्राचरण करूं तथा सम्पूर्ण कर्म ज्ञानपूर्वक करूं, जिससे मेरे हृद्य में किसी प्रकार का भय, शंका तथा लज्जा पैदा न हो। तू "देव" है, तेरी सम्पूर्ण रचना नियमपूर्वक है, तू कभी श्रपने नियमों से नहीं टलता, इसी कारण तू न्यायकारी है, मैं भी नियमपूर्वक अपने कर्तव्य का पालन करता हुआ न्यायाचारी वनुँ । तू त्रालस्य से रहित है सारे संसार को जीवन देता है, दिन-रात ऋपना कर्तव्य पालन करता है, मैं भी पुरुषार्थी बन कर अपने कर्तव्यों का पालन करूं और देव-पद्वी को प्राप्त होऊं। हे त्र्यो३म, हे सर्वशक्तिमान सर्वेश्वर, हे प्रभु ! हे मेरे माता-पिता और गुरु ! मैं तेरा ही ह'।

इस प्रकार प्रार्थना तथा चिन्तन करने से जिज्ञासु में ज्ञानामित प्रज्वित होगी श्रीर प्रत्येक प्रकार का सुख तथा लाभ प्राप्त होगा। इसी उपाय से उपर्यु क्तसभी शिक्तयाँ जिज्ञासु के श्रन्दर विराजमान हो जायेंगी। यही 'धीमिहि' शब्द का सजीव करना, यही उसका जप करना तथा यही उसका फल प्रभुकी उपासना है

# "िधयो यो नः प्रवोदयात्"

धियो यो नः प्रचोदयात्-वह परमात्मा हमारी बुद्धियों को प्रेरणा दे अर्थात् हमारी बुद्धि को असत्पथ से हटाकर शुभ-कर्मों में लगा हमें देवों जैसा मेधावी बनावे।

लोक-परलोक के कार्यों में सब से ऋधिक बाधा डालने वाला त्रहंकार है । इस त्रहंकार को दूर करना किसी विरले का ही काम है। यह रोग वड़े त्रादमियों का ही है, क्योंकि विद्वान् , धनी, बली, राजा, महाराजा तथा प्रमुभक्तों में भी यह रोग उत्पन्न हो जाता है। इसके माथ-साथ प्रकृति के चमत्कार भी मनुष्य को सत्पथ से दूर भगाने के कारण बनते हैं। जब जिज्ञास उपर्य कत विधि से कुछ काल के लिए स्तुति-प्रार्थना करता है, तो उसमें कुछ शक्तियां आ जाती हैं। जैसे अग्नि के पास बैठने से उष्णता तथा माता के गुणों का ध्यान करने से कोमलता त्रादि गुए त्रा ही जाते हैं। क्योंकि मनुष्य एक सामाजिक श्रौर संगति से प्रभावित होने वाला प्राणी है। वह स्वयं कुछ नहीं सीखता, ऋषित उसे जैसी-जैसी संगति प्राप्त होती है, वैसे-वैसे संस्कार उसमें त्रा जाया करते हैं। यह भी स्वाभाविक है कि निर्वल बली के पास, मूर्ख विद्वान के पास, निर्धन धनी के पास तथा रोगी वैद्य के पास ऋपनी दुर्वलतात्रों भी दूर करने के लिए जाते हैं। यदि दुर्वल अपने से सबल का सहारा न ले तो फिर उसमें कोई शक्ति आ ही नहीं सकती।

- (१) जो जितना शिक्तशाली होगा, उससे उतनी ही बड़ी चीज की मांग की जावेगी । महाराजात्रों से कभी कोई एक पैसा नहीं माँगता, उनसे तो याचक इतना माँगेगा कि फिर उसे किमी दुसरे के द्वार पर जाकर माँगन की आवश्यकता न रहे।
- (२) माँगने पर भी उमी को मिलता है जो अधिकारी हो। अनिधिकारी को कुछ नहीं मिलता।
- (३) किमी बंद से मित्रता कर लेन पर विना माँग भी वस्तु मिल जाती है। किन्तु मित्रता समान। गुण वालों में ही होती है। विपरीत गुणवालों में परस्पर प्रेम नहीं हो सकता। जो पुत्र पिता की त्राज्ञा का पालन करता है, पिता उसके विना माँगे ही उसकी त्रावश्यकतात्रों को पूर्ण कर देता है। मित्र भी त्रपने मित्र का उसी दशा में ध्यान करता है, जब वह उस जैसे गुणों को धारण करता है। यदि एक मित्र सात्विक हो त्रौर दूसरा शराब त्रादि त्रसद्व्यवहार करने वाला हो, तो वह त्रनाचारी उस श्रेष्ठ त्रावरण वाले मित्र से कुछ प्राप्त करने की त्राशा नहीं कर सकता। परस्पर नियमानुकुल जीवन बनाने से ही कुछ प्राप्ती हो सकती है, त्रान्यथा नहीं। इसलिए जिज्ञासु को उचित है कि वह वैसे ही कर्म करे, जैसे उसके चरमलच्य 'त्रोम्' में विद्यमान हैं।
  - (४)खाने,पीने,सोने जागने त्रादि की इच्छा तो पशु तथा मनुष्य

दोनों में समान रूप से प्राप्त होती है। संसार का ऐश्वर्य भी साधा-रण बुद्धि से प्राप्त हो जाता है। जिज्ञासु को तो उस राजाओं के राजा, देवाधिदेव से किसी ऐसी वस्तु की याचना करनी चाहिये, जिससे वह लोक-परलोक की सम्पत्ति का श्रिधिप्ठाता बन जाय। महाप्रभु से किसी साधारण वस्तु की याचना करना मूर्खता ही है। उससे तो कोई ऐसी वस्तु माँगनी चाहिये, जिसे पाकर जिज्ञासु के लिए लोक-परलोक दोनों में श्रीर कुछ भी माँगना शेष न रहजाय।

(४) संसार की न्यूनतात्रों के दूर होने के पश्चात जो विकार जिज्ञास के हृदय में पैदा होता है, वह अहंकार है। और यह ऋहंकार परमात्मा से जीव के मेल के मार्ग में एक दीवार के समान है। जब तक इसे न हटाया जावेगा, तब तक परमात्मा से मेल न हो सकेगा। और स्तुति आदि से प्राप्त शक्तियाँ भी इससे नष्ट हो जायेंगी। इसलिए स्वत्ववाली बुद्धि ( ऋहंकार ) उत्पन्न ही न हो ऋौर यदि उत्पन्न भी हो, तो दूर हो जाए,यही "धियो यो नः प्रचोटयानु" का सजीव करना या उसे जगाना है। त्रर्थात् इस मन्त्र-भाग का जप करते हुए मनुष्य उस साधारण बुद्धि को छोड़ कर मेधा, प्रज्ञा या ऋतम्भरा बुद्धि को प्राप्त करने की प्रार्थना करता है। लोक तथा परलोक को सिद्ध ऋर्थात् जीवन को सफल बनाने के लिए ऋौर पशुत्व से मनुष्यत्व ऋौर मनुष्यत्व से देवत्व प्राप्त करने के लिए यदि कोई ऋखएडनीय नुस्खा है, तो यह उत्तम बुद्धिप्राप्ति का ही है श्रौर इसलिए गायत्री-मन्त्र में इसी बुद्धि की प्रार्थना की गई है।

हमारे लिए यदि माता, पिता और गुरु की कोई विशेषता है, तो वह इसी कारण कि वे हमारी बुद्धियों का विकास कर हमें उत्तमता की श्रोर चलावें, जैसा कि गुरु-मंत्र में कहा है। श्रर्थात् उनका सारा यत्न इस प्रकार का होना चाहिए कि हमें मेधा प्राप्त हो: वह बुद्धि, जो लोक और परलोक को सुधारने का एकमात्र नुस्ख़ा है। उस बुद्धि की प्राप्ति ही साधक का लह्य होना चाहिए, क्योंकि श्रात्म-मुधार का यही सर्वोत्तम उपाय है।

''घियो यो नः प्रचोदयात्'' को सजीव करने से साधक में एक विचित्रता पेटा होती हैं। यह विचित्रता संसार में बड़े-बड़े चमत्कार दिखाती हैं। यही बुद्धि मनुष्य के संशय दूर कर आत्मविश्वास के सहारे उसे किसी विशेष महान् कार्य में प्रवृत्त करती हैं, जहाँ साधारण व्यक्ति की गति नहीं होती।

- (१) यह इसी बुद्धि का चमत्कार है कि शंकरस्वामी ३२ वर्ष के छोटे-से जीवन में ही सम्पूर्ण भारतवर्ष में फैले हुए नास्तिकवाद की दूर कर गए।
- (२) ऋषि दयानन्द ने श्रज्ञान श्रन्थकार को हटा कर वेदों के सूर्य का प्रकाश किया। जिस कार्य को श्रन्टेक धुरन्धर विद्वान न कर सके, वहीं, कार्य इस मेधाबुद्धि से ऋषि ने सुकर बना दिया। संसार में वह वेदों का नाद बजा गए।
- (३) इस बुद्धि के चमत्कार से ही महात्मा गान्धी, जो कि एक दुबले-पतले से व्यक्ति हैं, श्रपने विचारों श्रीर कर्भों से संसार को चिकत कर रहे हैं। प्रत्येक ब्यक्ति उनके विचारों

को ध्यान से पढ़ता और सुनता है। लाखों आदमी उनके विचारों से प्रभावित हो अपने को उन्नत बनाने का प्रयत्न कर रहे हैं।

- (४) यह भी बुद्धि का ही प्रमुत्त्र था, जब कि प्राचीनकाल में ऋषियों के त्राने पर महाराजा मिहासन छोड़कर उठ खड़े होते थे त्र्योर उनके चरणों में सिर नवाते थे। ऋषियों की इसी बुद्धि के प्रभाव के कारण राजा लोग हाथ बांधे उनकी त्राज्ञा की प्रतीत्ता किया करते थे।
- (४) बुद्धि के प्रभाव से ही मध्य-युग में भाट श्रपनी कविता द्वारा सैंनिकों के रक्त को उप्णता दे देते थे, तथा युद्ध की बिल-वेदी पर न्योछावर हो जाने के लिए उन्हें कटिबद्ध कर देते थे।
- (६) त्राज बुद्धि के विकास के परिणाम-स्वक्ष्प ही घर में बैठा पुरुष रेडियो द्वारा सब देशों के स्माचार सुन रकता है। स्राज मनुष्य त्राकाश में वायुयानों द्वारा पित्तयों की भांति उड़ रहा है और वह स्रनेक प्रकार के दीर्घकाल में होने वाले कार्य शीघ बहुत शीघ सम्पन्न करने लगा है।
- (७) यह भी बुद्धि का ही गौरव हैं कि शेर के ऊपर बकरी बैठायी जाती है श्रौर शेर कुत्ते से डरने लगता है; एवं श्रपने स्वाभाविक श्राहार मांस को छोड़कर हिंसक पशु शेर दुग्धाहारी हो जाता है।
- (८) यह श्रल्पज्ञ प्राणी, जिसका एक मक्खी पर भी श्रधिकार नहीं, उस राजाधिराज सृष्टि-रचियता के साथ मित्रता कर

लेता है श्रौर उससे इतना घनिष्ठ सम्बन्धं जोड़ लेता है कि उसे माता-पिता तथा मित्र श्रादि नामों से पुकारने में कोई संशय नहीं रहता।

इन उदाहरणों से स्पष्ट हो गया कि बुद्धि की याचना किस लिए की जाती है तथा इस बुद्धि से ही सारे महान् कार्य किस तरह सिद्ध किये जाते हैं। श्रतः इस बुद्धि को जागृत करना ही इस मन्त्र में अभीष्ट हैं। यही मनुष्य का वास्तविक तप है, इस लच्च प्राप्ति के जो साधन व्यवहार में लाए जायें, वही तप नाम से पुकारे जाते हैं। उन साधनों को तप नाम से नहीं पुका-रना चाहिए, जो इस बुद्धि को जागृत अथवा संचित करने में असमर्थ हैं।

पूर्वीक स्तुति-प्रार्थना तभी सजीव होगी, जब यह बुद्धि जागेगी। जितनी यह बुद्धि जागेगी, उतना ही स्तुति श्रोर प्रार्थना फलदायक होगी। श्रतः यहां यह प्रश्न उपस्थित होता है कि गायत्री का जाप करने हुए यह बुद्धि किस प्रकार उत्पन्न हो तथा इसे किप प्रकार शीव्यता से जगाया जाये, जिससे जिज्ञासु को इसी जन्म में इस गायत्री-मन्त्र के जाप का लाभ श्रमुभव हो जाए श्रोर वह उस श्रानन्द को प्राप्त कर सके, जिसके लिए यह जप किया जाता है।

(१) जिज्ञासु को पहले यह निश्चय कर लेना चाहिये कि बुद्धि-परिवर्तन करने का, अर्थात् बुद्धि को उत्तम बनाने का तात्पर्य यह है कि उसको सूच्म बनाया जाए, जिससे उसमें

सूरमतम विचारों को धारण करने की शाक्त भी आ जावे। क्योंकि जिज्ञासु का तो कार्य ही उस सूर्मतम तथा परोच्च सृष्टि के रचिता के गुणों को जानकर तथा उनका अनुभव करना है, इसलिए जिज्ञासु को चाहिये कि वह स्थूल (दुष्ट) भोजन स्थूल विचार ( दुरे विचार ), दुष्ट संगति ( असत्य व्यवहार ) को छोड़ दे। अथवा इन बातों को धीरे-धीरे कम करते हुए क्रमशः वह सात्त्विक भोजन, सत्संग तथा स्वाध्याय की ओर रुचि बढ़ाने लगे। क्योंकि जितने कम या अधिक समय में कोई मनुष्य इस उपचार को काम में लायेगा, उतने ही समय में तथा उतनी ही मात्रा में उसकी दुद्धि सजीव होगी और उतना ही तथा उसी मात्रा में शिघ्र या देर से गायत्री मंत्र का जप फलदायक होगा, क्योंकि उस प्रभु के दरबार में जाकर जिस वाणी से उसके साथ बात करनी है उस वाणी की वर्णमाला का पहला अच्चर सत्य ही है।

(२) जो जिज्ञासु पूर्व ही से सात्त्विक भोजन, सत्संग तथा स्वाध्याय की त्रोर प्रवृत्त हैं, यदि वे इस गायत्री-अंत्र को जगाकर लाभ उठाना चाहें तो उनको त्राज से ही व्रत त्र्यात् हढ़ संकल्प धारण करना चाहिये। सच्चे व्रतियों की भाँति उसके संकल्प में हढ़ता होनी चाहिए। इस हढ़ संकल्प का परिणाम यह होगा कि जिज्ञासु की वृद्धि शीघ्र ही जाग जायेगी। वह शीघ्र ही गायत्री जाप के फल को पा लेगा।

जिज्ञासु ने जिस जगन्माता से यह बुद्धि लेनी हैं, वह तो सर्वेक्यापक होने से उसके अन्दर पहले ही वर्तमान हैं, वह उससे दूर नहीं। जिस बच्चे को माता के स्तनों से दूध पीना है, उमकी माता जब उसके पास ही हैं तो दूध भी उससे कहीं दूर नहीं हो सकता। उस प्रज्ञाबुद्धि से जगन्माता के स्तन सदा भर रहते हैं, क्योंकि वहां प्रतिच्चण ही त्र्यानन्द का स्रोत वह रहा है। वहां इसकी कमी नहीं तो फिर देर किस बात की हैं? ऐसा जिज्ञास, जो शीघ्र ही इसके फल को त्र्यनुभव करना चाहता है, तथा जिसने मत्मंग त्रादि से त्र्यपनी सान्त्विक वृत्ति बना ली है, यदि उसमें त्र्यभी कोई कमी बाकी है तो माता उस कमी को स्वयमेव पूर्ण करा लेगी।

इस कारण जिज्ञासु को चाहिए कि वह अपना दृष्टिको ए ही बदल दे अर्थात् यह अनुभव करने लगे कि मेरा अपनी माता की निधि पर पूर्ण अधिकार है और माता के पास जो कोप है, प्रज्ञा-बुद्धि का एक अनुपम अमृत है, उसका मैंने पान करना है। उसी को निस्संकोच हो वह बरतना आरम्भ कर हे। इस कार्य में उसे किसी प्रकार की बाधा का ध्यान न लाना चाहिए। आज्ञाकारी पुत्र अपनी माता की वस्तु को अपना समभता है और उसे प्रत्येक प्रकार से प्रयोग में लाने लग जाता है। उस पर उसका पूर्ण स्वत्व हो जाता है। चाहे वह उसे अपनी माता से मांगे या स्वयं ही ले ले। माता की शक्ति या सम्पत्ति अपने पुत्रों के लिये ही तो है और माता से बढ़कर कोई शक्ति नहीं जो इस में बाधा डाल सके। यदि कोई बाधा है तो वह अपनी ही दुर्बलता हैं, इसिलये इस व्रत को धारण करते हुये प्रज्ञाबुद्धि से ही संसार में व्यवहार करना चाहिये। इसके साथ ही साथ इस बुद्धि के लिये प्रार्थना भी व्यवश्य ही करते रहना चाहिये। इस से कोई भी सांसारिक वस्तु साधक को व्यपने मार्ग से भ्रष्ट न होने देगी।

एक वात जिज्ञासु को और भी ध्यान में रख लेनी चाहिये। जैसे कच्चे घड़े में पानी नहीं ठहरता, अपितु उसमें पानी डालने से घड़ा स्वयं गल जाता है, परन्तु पक्के घड़े में पानी मजे में ठहरता है और तब पानी का घड़े पर कोई बुरा प्रभाव नहीं पड़ता। इसी प्रकार प्रभु के आनन्द का स्रोत सर्वत्र है, वह गायत्री मन्त्र के जाप से ही मिल सकता है, किन्तु उसको धारण करने के लिये सब से पहले मनुष्य को तप द्वारा अपनी इन्द्रिय, मन, बुद्धि तथा शरीर को उसके धारण के योग्य बनाना चाहिये। इसालिये जो साधक ऐसा प्रयत्न करेगा, वह शीघ ही गायत्री-मंत्र के फल को प्राप्त कर इसी जन्म में आनन्दमय बन जायेगा।

# प्रामाणिक व्याख्याएं

पाठकों की जानकारी के लिये गायत्री-मन्त्र की कितपय प्राचीन ऋौर प्रामाणिक व्याख्याएँ यहाँ दी जाती हैं:—

तत् सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य घीमहि । घियो यो नः प्रचोदयात् ॥ (ऋग्वेद ३ । ४ । ६२ । १० )

### १-स यगाभाष्य-

यः सिवता देवः नोऽस्माकं धियः कर्माणि धर्मादिविषया वा बुद्धीः प्रचोदयात् प्रेरयेत् तत् तस्य सर्वासु श्रुतिषु प्रसिद्धस्य देवस्य द्योतमानस्य सिवतुः सर्वान्तर्यामितया प्रेरकस्य जगत्-स्रप्टुः परमेश्वरस्य त्रात्मभूतं वरेण्यं सर्वेक्षपास्यतया ज्ञेयतया च संभजनीयं भर्गः त्रविद्या-तत्कार्ययोर्भर्जनात् भर्गः स्वयं ज्योतिः परत्रह्मात्मकं तेजः धीमहिः वयं ध्यायेम ।

## मायगाभाष्य का हिन्दी श्रज्ञवाद--

जो सिवता देव हमारी (धियः) कर्मी अथवा धर्मार्थ सम्बन्धी बुद्धियों को (प्रचोदयात्) प्रेरित करता है (तत्) उस सब श्रुतियों में प्रसिद्ध (देवस्य) दीप्यमान प्रकाशमान चमकते हुये (सिवतुः) सर्वान्तर्यामिरूप से सबको प्रेरणा देने वाले और सृष्टि रचने वाले परमेश्वर के ऋपने ऋन्दर से ऋाविभूत होने वाले (वरेण्यं) सब लोगों से उपासनीय ऋौर क्रेय (भर्गः) ऋविद्या ऋौर उसके परिणाम रूप कार्यों का भर्जन नाश करने वाले, स्वयं प्रकाश रूप परब्रह्म रूप तेज का (धीमहि) हम ध्यान तथा चिन्तन करें।

तत्सवितुर्वरेग्यं भर्गो देवस्य धीमहि । धियो यो नः प्रचोदयात् ॥ (सामवेद० उः प्र०६, श्रर्द्ध ३, सू० १०)

#### सायक्षमाज्य---

सायण ने ऋग्वेद में जैसा लिखा है--सामवेद में भी गायत्री का ऋर्थ ठीक वैसा ही लिखा है।

#### २-उब्बद्धाब्य ---

भूभु वः स्वः तेरसवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य घीमहि । घियो यो नः प्रचोर्यात् ।

( रजु० ३। ३४+३६-३ )

तस्य सिवतुः सर्वस्य प्रमवदातुः श्रादित्यान्तरपुरुषस्य देवस्य हिरण्यगर्भोषाध्यविच्छन्नस्य वा विज्ञानानन्दस्वभावस्य वा ब्रह्मणः। वरंण्यं वरणीयम्। भर्गः। भर्गशब्दो वीर्यवचनः। ..... तेन हि पापं भृज्जिति दहति। श्रथा भर्गस्तेजोवचनः। ××× देवस्य दानादिगुणयुक्तस्य। धीमहि 'ध्यं चिन्तायम्' श्रस्य छान्दसं संप्रसारणम्। ध्यायामः चिन्तयामः। निदिध्यासं तद्विषयं कुर्म इति यावत्। धियो यो नः। धीशब्दो

बुद्धिवचनः कर्मवचनो व। वाग्वचनश्च । बुद्धीः कर्माणि वा वाचो वा । यः सविता नोऽस्माकं प्रचोदयात् × × प्रकर्षेण चोदयित प्रेरयित तस्य सवितुः सम्बन्धि-वीर्यः तेजो वा ध्यायाम इति सम्बन्धः ॥

## उन्दर भाष्य का हिन्दी अनुवाद—

(तस्य सिवतुः) सबको पैदा करने वाले ऋदित्य के ऋदर रहने वाले पुम्म के और (देवस्य) हिरण्यगर्भोपाधि से युक्त ऋथवा विज्ञानानन्द स्वभाव वाले ब्रह्म के (वरेण्यम्) वरणीय वरे जाने के योग्य। (भर्गः) भर्ग शब्द का ऋर्थ वीर्य है। .......क्योंकि इससे पाप का दाह होता है। भर्ग शब्द का ऋर्थ तेज भी है। ......(देवस्य) दानादि गुणों से युक्त (धीमहि) (ध्ये चिन्तायाम्) ध्ये धातु को छान्दस नियमों के ऋनुसार सम्प्रसारण किया गया है। ध्यायाम चिन्ता करें, विचार करें। चिन्तन करें। (धियो यो नः) धी शब्द के बुद्धि, कर्म और वाणी तीन ऋर्थ हैं। जो सिवता हमारी बुद्धियों, कर्मों और वाणियों को प्रेरणा देता है। उस सिवता सम्बन्धी वीर्य ऋथवा तेज का हम चिन्तन करें।

## ३ - महीधर भाष्य -

तस्य देवस्य द्योतनात्मकस्य सिवतुः प्रेरकस्यान्तर्यामिगो विज्ञानानन्दस्वभावस्य हिरण्यगर्भोपाध्यविच्छन्नस्य वा त्र्यादित्या-न्तर पुरुषस्य वा ब्रह्मणो वरेण्यं सर्वैः प्रार्थनीयं भर्गः सर्व-पापानां सर्वेसंसारस्य च भर्जनसमर्थं तेजः सत्यज्ञानानन्दादि वेदान्तप्रतिपादनं वय धीमहि ध्यायामः । ....यः सविता नोऽस्माकं धियः बुद्धीः कर्माणि वा प्रचोदयात् प्रकर्षेण चोदयति प्रेरयति सत्कर्मानुष्ठाय ।

# महीधर माष्य का हिन्दी अनुवाद-

उस (देवस्य) प्रकाशमान (सिवतुः) प्रेरणा करने वाले अन्तर्यामी विज्ञानानन्द स्वभाव हिरण्यगर्भोपाधि से युक्त अथवा आदित्य में रहने वाले पुरुष अथवा ब्रह्म के (वर्ण्यं) स्वीकरणीय अथवा प्रार्थितय में रहने वाले पुरुष अथवा ब्रह्म के (वर्ण्यं) स्वीकरणीय अथवा प्रार्थिनीय (भर्गः) सब पापों अथवा संसार को नष्टश्रष्ट या भरमसात् करने के लिए समर्थ तेज वेदान्त शास्त्रों से प्रतिपादित सत्य-ज्ञान रूप ब्रह्म का हम ध्यान करें। जो (सिवता) उत्पादक (नः) हमारी (धियः) व्रुद्धियों और कर्मों को अच्छे कार्यों के करने के लिए प्रेरित करे।

त्रयवंवेद में गायत्री-मन्त्र नहीं है।

#### ४-दयानन्दमाष्य -

गायत्री-मन्त्र का ऋर्थ जो यजुर्वेद में ऋषि दयानन्द जी महाराज ने किया है, निम्नलिखित है—

[. भूर्भवः स्वः । तत्सिवितुर्वरेख्यं भर्गो देवस्य धीमहि । धियो यो म: प्रचोदयात् ॥ यजुः व्यवः ३६ । मं० ३ ॥

पदार्थ—हे मनुष्यो ! जैसे हम लोग ( भूः ) कर्मकाण्ड की विद्या (भुवः) उपासना काण्ड की विद्या ख्रौर (स्वः) ज्ञानकाण्ड की विद्या को संग्रहपूर्वक पढ़के (यः) जो (नः) हमारी (धियः) धारण-वती बुद्धियों को (प्रचोदयात्) प्रेरणा करे उस (देवस्य) कामना के योग्य (सवितुः) समस्त ऐश्वर्य के देने वाले परमेश्वर के

(तत्) उस इंद्रियों से न प्रहण करने योग्य परोत्त (भर्गः) सब दु: लों के नाशक तेज स्वरूष का (धीमहि) ध्यान करें, वैसे तुम लोग भी इसका ध्यान करो ॥३॥

II. तस्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि । धियो यो नः प्रचोदयात् ॥ (मन्त्र ३५ । त्र० ३ )

हम लोग (सिवतुः) सब जगत् के उत्पन्न करनेवाले (देवस्य) प्रकाशमय शुद्ध वा सुख देनेवाले परमेश्वर का जो (वरेण्यम्) श्रातिश्रेष्ठ (भर्गः) पापरूप दुःखों के मृल को नष्ट करने वाला (तेजः) स्वरूप है (तत्) उसको (धीमहि) धारण करें श्रीर (यः) जो श्रम्तर्यामी सब सुखों का देने वाला है वह श्रपनी करुणा करके (नः) हम लोगों की (धियः) बुद्धियों को उत्तम उत्तम गुग्ण कर्म स्वभावों में (प्रचोदयात्) प्रेरित करें।

[[], तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि । धियो यो नः प्रचोदयात् ।। (ऋग्वेद मण्ड० ३ सू० ६२ मंत्र १०)

पदार्थ--(तत्) (सिवतुः) सकलजगदुत्पादकस्य समभै-श्रुव्यं युक्तस्येश्वरस्य (वरंण्यम्) सर्वेभ्यः उत्कृष्टं प्राप्तुं योग्यम् (भर्गः) भृज्जन्ति पापानि दुःखमूलानि येन तन (देवस्य) सकलेश्वर्यं प्रदातुः प्रकाशमानस्य सर्वप्रकाशकस्य सर्वत्र व्याप्त-स्याऽन्तर्यामिणः (धीमहि) दधीमहि (धियः) प्रज्ञाः (यः) (नः) श्रुस्माकम् (प्रचोदयात्) सद्गुणकर्मस्वभावेषु प्रेरयतु॥

पदार्थ हिन्दी—हे मनुष्यो ! हम सब लोग (यः) जो (नः) हम लोगों की (धियः ) बुद्धियों को (प्रचोदयात्) उत्तम गुरा

कमें स्वभावों में प्रेरित करे उस (सिवतुः) सम्पूर्ण ऐश्वर्य से युक्त स्वामी श्रौर (देवस्य) सम्पू े ऐश्वर्य के दाता प्रकाशमान सबके प्रकाश करने वाले सर्वत्र ब्य पक श्रान्तयोमी के (तत्) उस (बरेण्यम्) सब से उत्तन प्राप्त होने योग्य (भर्गः) पापरूप दुःखों के मूल को नष्ट करनेवाले प्रभाव को (धीमहि) धारण करें।

IV. ब्रोश्म् भूभुवः स्वः । तत्सवितुर्वरेग्यं भर्गो देवस्य धोमहि धियो यो नः प्रचोदयात् ॥ (यजु॰ श्र॰ ३६ । मं॰ ३) इस मन्त्र में जो प्रथम 'स्रो३म्' है उसका स्त्रर्थ प्रथम

समुल्लास में कर दिया है, वहीं से जान लेना। अब तोन महाज्याहृतियों के अर्थ संदोप से लिखते हैं। (भूरिति ने प्राणः। यः प्राण्यित चराऽचरं जगत स भूः स्वयम्भूरीश्वरः) जो सव जगत के जीवन का आधार, प्राण् से भी प्रिय और स्वयम्भू है उस प्राण् का वाचक हो 'भूः' परमेश्वर का नाम है। (भुवरित्यपानः। यः सर्व दुःखमपानयित सोऽपानः) जो सव दुःखों से रहित, जिसके सङ्ग से जीव सब दुःखों से छूट जाते हैं इसिलिए उस परमेश्वर का नाम 'भुवः' है। (स्वरिति ज्यानः यो विविधं जगद् ज्यानयित ज्याप्रोति स ज्यानः) जो नानािवध जगत में ज्यापक होके सबका धारण करता है इसिलिए उस परमेश्वर का नाम 'स्वः' है। यह तीनों वचन तैत्तरीय आरण्यक [प्रपा॰ ७। अनुः ४] के हैं। (सर्वितुः यः मुनोत्युत्पादयित सर्व जगत स सिवता तस्य) जो सब जगत् का उत्पादक और सब ऐश्वर्य का दाता है, (देवस्य—यो दीज्यित दीज्यते वा स देवः) जो सर्व

सुखों का देने हारा श्रोर जिसकी प्राप्ति की सब कामना करते हैं उस परमात्मा का जो (वरेएयम् वर्त्तु मर्हम् ) स्वीकार करने योग्य श्राति श्रेष्ठ (भर्गः शुद्धस्वरूपम्) शुद्धस्वरूप श्रोर पवित्र करने वाला चेतन बहा स्वरूप हैं (तत्) उसी परमात्मा के स्वरूप को हम लोग (धीमहि धरेमहि) धारण करें। किस प्रयोजन के लिए कि (यः जगदीश्वरः) जो सविता देव, परमात्मा (नः श्रास्माक्ष्म्) हमारी (धियः बुद्धीः) बुद्धियों को (प्रचोदयात् प्ररेयेत्) प्ररेणा करें, श्रर्थात् बुरे कामों से छुड़ाकर श्रच्छे कामों में प्रवृत्त करें।

हे परमेश्वर ! हे सिच्चदानन्दानन्तस्वरूप ! हे नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभाव ! हे अज निरञ्जन निर्विकार ! हे
सर्वान्तर्यामिन् ! हे सर्वाधार जगत्पते ! सकलजगदुत्पादक !
हे अनादे ! विश्वम्भर ! सर्वव्यानि ! हे करुणामृतवारिधे !
सिवतुर्देवस्य तव यदों भूर्भु वः स्वर्वरेण्यं भर्गोऽस्ति तद्धयं धीमहि,
दधीमहि, धरमहि, ध्यायेम वा । कस्मै प्रयोजनायेत्यत्राह !
हे भगवन् ! यः सिवता देवः परमेश्वरो भवानस्माकं
धियः प्रचोदयात् । स एवास्मानः पूज्य उपासनीय
इष्टदेवो भवतु नातोऽन्यं भवतुल्यं भवतोऽधिकं च कञ्चित्
कदाचिन्मन्यामहे !

हे मनुष्यो ! जो सब समर्थों में सिचदानन्दानन्तस्वरूप, नित्यशुद्ध, नित्य बुद्ध, नित्य मुक्त स्वभाववाला, कृपासागर, ठीक-ठीक न्याय का करने हारा, जन्म मरणादि क्लेशरहिंत, श्राकाररहिंत, सबके घट-घट का जाननेकाला, सब का धर्त्ता, पिता, उत्पादक, श्रन्नादि से भी विश्व का पोषण करने हारा, सकल ऐश्वर्ययुक्त जगत् का निर्माता, शुद्धस्वरूप श्रीर जो प्राप्ति की कामना करने योग्य है, उस परमात्मा का जो शुद्ध चेतनस्वरूप है, उसी को हम धारण करें। इस प्रयोजन के लिये कि वह परमेश्वर हमारे श्रात्मा श्रीर बुद्धियों का श्रन्तर्यामिस्वरूप हमको दुष्टाचार श्रधम्मयुक्त मार्ग से हटा के श्रेष्टाचार सत्यमार्ग में चलावे। उसको छोड़कर दूसरे किसी वस्तु का ध्यान हम लोग न करें। क्योंकि न कोई उसके तुल्य श्रीर न श्रधिक है। वही हमारा पिता, राजा, न्यायाधीश श्रीर सब सुखों का देनेहारा है। —सत्यार्थप्रकाश, ३रा समुख्लास

#### V. श्रो३मृ' की व्याख्या—

(श्रोश्म्) जो श्रकार, उकार, श्रौर मकार के योग से (श्रोश्म्) यह श्रक्तर सिद्ध है, जो यह परमेश्वर के सब नामों में उत्तम नाम है, जिसमें सब नामों के श्रर्थ श्रा जाते हैं जैसे पिता-पुत्र का प्रम-सम्बन्ध हैं में से ही श्रोंकार के साथ परमात्मा का सम्बन्ध हैं, इस एक नाम से ईश्वर के सब नामों का वोध होता है जैसे श्रकार से (विराट्) जो विविध जगत् का प्रकाश करने वाला है। (श्राग्नः) जो ज्ञानस्वरूप श्रौर सर्वत्र प्राप्त हो रहा है। (विश्वः) जिसमें सब जगत् प्रवेश कर रहा है श्रौर जो सर्वत्र प्रविष्ट है, इत्यादि नामार्थ श्राकार से जानना चाहिये। उकार से (हिरएय-गर्भः) जिसके गर्भ में अकाश करनेवाल सूर्यादि लोक हैं श्रौर जो प्रकाश करने हारे सूर्यादि लोकों का उत्पन्न करने वाला

#### गायत्री-महत्त्व

है। इससे ईश्वर को हिरएयगर्भ कहते हैं, ज्योतिः के नाम हिरएय, श्रमृत श्रौर कीर्ति हैं। (वायुः) जो श्रमन्त वलवाला श्रौर सब जगत् का प्रकाशक है, इत्यादि श्रथं उकारमात्र से जानना चाहिये। तथा मकार से (ईश्वर) जो सब जगत् का उत्पादक सर्वशक्तिमान् स्वामी श्रौर न्यायकारी है, (श्रादित्यः) जो नाश रहित है, (प्राज्ञः) जो ज्ञानस्वरूप श्रौर सर्वज्ञ है इत्यादि श्रथं मकार से समभ लेना, यह संज्ञेष से श्रोंकार का श्रथं किया गया।

--- पञ्चमहायज्ञविधिः

इति

नव कल

गैगाप्रसाद उपाह्मायाः

# श्री पं० गंगाप्रसाद उपाध्याय एम० ए०

## संचिप्त जीवनी

जन्म सितम्बर ६, १८८१, बी० ए० (१९०८), एम० ए० (ब्रॉम जी) (१९१२), एम० ए० (इर्रान) (सन् १९२३), सरकारी नौकरी से सामाजिक चेत्र में भाग लेने के लिये त्याग पत्र (१९१८), डी० ए० वी० हाई म्कूल प्रयाग के प्रिन्सिपल (१९१८-३९), हिन्दी साहित्य सम्मेलन द्वारा मंगलाप्रसाद पारितोपिक (सन् १९३१), दर्शन परिपद् के सभापति कांसी के हिन्दी साहित्य सम्मेलन में (१९३१), प्रधान ब्याय प्रतिनिधि सभा (उत्तर प्रदेश) (१९४१-४५), उपप्रधान सावदेशिक ब्राज्य प्रतिनिधि सभा दिल्ली (१९४५), मन्त्री सावदेशिक ब्राज्य प्रतिनिधि सभा दिल्ली (१९४६ से १९५१), वैदिक धर्म प्रचारार्थ दक्तिशी इप्रभोका की यात्रा (सन् १९५०), बम्मी सिगापुर, बेंद्धाक की प्रचारार्थ यात्रा (१९५२)

# श्री पं० गंगाप्रसाद उपाध्याय कृत ग्रंथ

मान्तिकवाद ५), श्रद्धेतवाद ५), जीवात्मा ५), मनुम्सृति ५), जीवन-चक्र ५), शांकरभाष्यालोचन ५) सायण श्रोर दयानन्द ३), हम क्या खावें-घास या मांस १.५०, कम्युनिज्म २), भगवत् कथा १.२५, सर्व दशन सिद्धान्त संग्रह १), राममोहनराय, केशवचन्द्रसेन श्रोर दयानन्द ०.६३, शंकर रामानुज दयानन्द ०.३७, श्रार्थोदय काव्यम् दो भाग प्रत्येक १.५०, वैदिक मणिमाला ०.६३, वैदिक विवाह पद्धति ०.३७, वैदिक उपनयन पद्धति ०.१२ वैदिक संस्कृति १.२५।

६८ ट्रैक्ट (प्रथम माला) १६ पृष्ठ ५) सैकड़ा, प्रति –) २६ ट्रैक्ट (द्वितीय माला) ८ पृष्ठ २॥) सैकड़ा, प्रति )॥ १० भाग धर्मशित्ता (लड़कों व लड़कियों के लिये)

## ॥ श्रो३म् ॥

# वेद श्रोर मानव कल्यागा

लेखक

वैदिक साहित्य के प्रसिद्ध मर्मज्ञ, वैदिक भिश्नरां मंगलाप्रसाद पारितोषिक प्राप्तकर्त्ती श्री पं० गंगाप्रसाद उपाध्याय, एम० ए०

प्रकाशक ट्रंक्ट विभाग स्त्रार्य समाज चौक, प्रयाग ।

प्रथमबार ]

१९५९

मुल्य 📂)

#### प्राक्कथन

जन समाज में इधर वैदिक संस्कृति की बड़ी चर्चा है। इस कारण वेदों के प्रति बड़ी उत्सुकता बढ़ रही है। परन्तु वेद के प्रन्थ ऐसी भाषा में हैं जो जन समाज को भाषा नहीं, इस कारण साधारण व्यक्ति न उनको पढ़ सकते हैं और न लोगों का ध्यान उधर है।

इस लघु पुस्तिका के लिखने का यह उद्देश्य है कि लोग वेदों के विषय में कुछ ज्ञान प्राप्त करें। वेदों का कुछ ग्रध्ययन तथा मनन करें।

इस पुन्तिका की कुछ विशेषताये हैं:--

- (१) मनुष्य जीवन के प्रायः सभी श्रावश्यक श्रंगों का वर्णन है।
- (२) प्रमाण सभी केवल वेट मन्त्रों के हैं। इससे वेटीं की विश्वव्यापी शिज्ञा की फाँकी मिलती है।
- (३) प्रमाण श्रौर युक्तियाँ दोनों में श्रापको बहुत कुछ नवीनता मिलेगी।
- (४) ब्याख्या सरल है। सभी समक्त सकते हैं। लच्छेदार वाक्यों में वैदिक शब्दों के श्रर्थ श्रांख से श्रोक्तिल नहीं होने दिये गये। शब्दों का श्रर्थ स्पष्ट श्रीर सीधा है। ब्याकरण की उलक्तनें नहीं हैं।
- (५) उपदेशकों के लिये भी यह बड़ काम की चीज है। थोड़ा सा पढ़कर सैकड़ों व्याख्यानों की सामग्री मिल सकेगी।
- (६) जीवन-मुधार में इससे प्रेरणा मिलेगी। हर श्रेणी के मनुष्य इससे लाभ उठा सर्केंगे।

यदि पुस्तिका वेदों के प्रति कुछ प्रेमं उत्पन्न कर सकी तो लेखक समक्रेगा कि उसका श्रम सफल हो गया।

कला प्रेस, इलाहाबाद } गंगाप्रसाद उपाध्यायः भावणी, सं० २०१६ वि०

# विषय-सूची

| ऋध्यार | र विषय                     | पृष्ठ | संख्या      |
|--------|----------------------------|-------|-------------|
| ,,     | १- वैदिक धर्म की आवश्यकता  | ••••  | 4           |
| ,,     | र—वेद क्या <b>हैं</b> ?    | ••••  | v           |
| ,,     | ३-वेद पढ़ने के लाभ         | ••••  | १२          |
| "      | ४-वेद में ईश्वर का स्वरूप  | ••••  | १४          |
| ,,     | ५ - घरवालों के साथ व्यवहार | ••••  | २१          |
| "      | ६ – विवाह के नियम          | ••••  | २४          |
| ,,     | ७पंच महायज्ञ               | ••••  | २७          |
| 39     | ८—राष्ट्रीयता              | ••••  | ३८          |
| . ,,   | ९-राष्ट्र गीत              | ••••  | ४३          |
| ,,     | १०—समाज संगठन              | ••••  | ४६          |
| ,,     | ११—धन                      | ••••  | ४९          |
| ,,     | १२—पशु धन                  | ••••  | <b>પ</b> રૂ |
| ,,     | १३कृषि                     | ••••  | ५९          |
| 11     | १४—ज्यापार                 | ••••  | ६४          |

#### पहला अध्याय

## वैदिक धर्म की श्रावश्यकता

प्रश्न-वैदिक धर्म क्या है ?

उत्तर-वेदों का पढ़ना, उनके अर्थों को समकता और उनके अनुकूल काम करना वैदिक धर्म है।

प्रश्न-वैद्क धर्म से क्या लाभ है ?

उत्तर—इससे मनुष्यों की सब बुराइयाँ दूर होती हैं और भली बातों की प्राप्ति होती है। मनुष्य दुःखों से बचकर सुखों को पाता है।

प्रश्न-कैसे जाना ?

उत्तर-वेद में प्रार्थना है:-

विश्वानि देव सवित दु रितानि परासुव ।

यद् भद्रं तन् न आसुव।

( यजुर्वेद श्रध्याय ३०, मंत्र ३ )

हे परमात्मन् ! आप सबको अच्छे कामों के लिये प्रेरित करते हैं। ऐसी कृपा की जिये कि हमारी सब बुराइयाँ दूर हों और जो कुछ हमारे लिये भद्र अर्थात् सुख देने वाला हो उसकी प्राप्ति कराइये।

प्रश्न - क्या वेदों के पढ़ने से सुख मिलता है ?

उत्तर—वेदों को पढ़ने श्रीर उनमें दी हुई शिचाश्रों पर श्राचरण करने से अवश्य सुख मिलेगा। देखों:—

कुर्वक्र वेह कर्माणि जिजीविषेच् छतं समाः । एवं त्वयि नान्यथेतोऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे ॥ (यजुर्वेद श्रध्याय ४०, मं०२)

मनुष्य को चाहिये कि वेदों के अनुकूल कर्म करते हुये ही सौ वर्ष तक जीने की इच्छा करे, केवल एक यही मार्ग है, दूसरा नहीं, जिस पर चलने से मनुष्य कर्म के बन्धन से छूट कर मोच को प्राप्त होता है।

प्रश्त — वेद पढ़ना श्रीर उनको सममना तो बहुत कठिन है। सब ऐसा नहीं कर सकते।

उत्तर—मोत्त पाना भी आसान नहीं है। जैसा गुड़ डालो वैसा मीठा होगा। थोड़ा-थोड़ा ही वेद के विषय में पढ़ने का यत्न कीजिये। इससे बुराइयाँ धीरे-धीरे दूर होंगी। भलाई की स्रोर प्रवृत्ति होगी। ज्यों-ज्यों पाप कम होंगे पुरुष की वृद्धि होगी। स्रोर दुःखों से छुटकारा होगा।

प्रश्न-क्या वेदों के पठन मात्र से दुःख छूट सकते हैं ?

उत्तर-जम तक वेदों के अनुकूल आचरण नहीं, केवल
पठन मात्र से काम नहीं चल सकता। केवल दवा के नुस्ले को
पढ़कर कोई रोग से नहीं छूट सकता। दवा खाने से ही रोग
दूर होता है। वेद मन्त्रों के पढ़ने से केवल कर्त्तन्य का ज्ञान
होगा। परन्तु जब तक कर्त्तन्य का पालन न किया जाय यथार्थ

लाभ नहीं हो सकता। देखो:--

उत त्वः पश्यन् न ददशे वाचम्रुत त्वः शृखवन् न शृखोत्येन।न्।

( ऋग्वेद मंडल १०, सूक्त ७१, मंत्र ४ )

कोई देखते हुये भी नहीं देखता। कोई सुनते हुये भी नहीं सुनता। श्रर्थात् जो वेद पढ़कर या उपदेश सुनकर आचरण नहीं करता वह अन्ये और बहरे के समान है।

अधेन्वा चरति माययैष वाचं शुश्रुवाँ अफलामपुष्पाम्।।
( ऋग्वेद मंडल १०, सुक्त ७१, मंत्र ५ )

उसे ऐसा समिमये जैसे कोई जादू की गाय लिये फिरता हो। वह दूध नहीं देती। इसी प्रकार जो वेद की शिचा का पालन नहीं करते वे वेद विद्यारूपी वृत्त के फल श्रीर फूलों से लाभ नहीं उठा सकते।

इसिलये मनुष्यों को चाहिये कि वेद पढ़ें, सममें भौर उन पर आचरण करें। जो पूरे वेद नहीं पढ़ सकते, वे ऐसी छोटी पुस्तकें पढ़ें जिनमें वेदों की शिचा दी हुई हो।

द्सरा अध्याय

### वेद क्या हैं ?

प्रश्न - वेद क्या हैं ? उत्तर-वेद कार ऋत्यन्त प्राचीन धर्म प्रंथों के नाम हैं। पहला ऋग्वेद, दूसरा यजुर्वेद, तीसरा सामवेद भीर बीया अथर्व वेद! इनसे पुराना कोई अन्य धर्मशास्त्र नहीं है। जो अन्य धर्म प्रथ बने हैं वे सब वेदों से पीछे बने हैं।

प्रश्न-वेदौं को किसने बनाया है ?

उत्तर—वेदों को किसी मनुष्य ने नहीं बनाया। सृष्टि के आरम्भ में जब ईश्वर सृष्टि बनाता है तो मनुष्य मात्र की भलाई के लिये ऋषियों के हृद्यों में वेदों का प्रकाश करता है। सृष्टि के आरम्भ में वार ऋषि हुये एक का नाम श्राप्त था। उस ऋषि के हृद्य में ऋग्वेद का प्रकाश हुआ। दूसरे ऋषि का नाम वायु था। उसके हृद्य में यजुर्वेद का प्रकाश हुआ। तीसरे ऋषि का नाम आदित्य था। उसके हृद्य में सामवेद का प्रकाश हुआ। वीथे ऋषि का नाम आदित्य था। उसके हृद्य में सामवेद का प्रकाश हुआ। वीथे ऋषि का नाम आदित्य था। उसके हृद्य में सामवेद का प्रकाश हुआ। वीथे ऋषि का नाम आदित्य था। उसके हृद्य में अथवेवेद का प्रकाश हुआ। इन चारों ऋषियों ने परस्पर सहयोग से संसार के अन्य मनुष्यों में इन वेदों का प्रचार किया। फिर ऋषि होते गये जिन्होंने वेद मंत्रों की व्याख्यायें की और दूसरे प्रथ लिखे। इन सबको वैदिक शास्त्र कहते हैं।

प्रश्त--इसके लिये प्रमाण दीजिये।

उत्तर-देखिये।

तस्माद् यज्ञात् सर्वहुत ऋचः सामानि जिञ्जरे।

छन्दांसि जिञ्जरे तस्माद् यज्ञस्तस्मादजायत॥

(यजुर्वेद धम्याय ३१, मंत्र ७)

उस सबके पूजनीय परमात्मा से ऋग्वेद, सामवेद, छन्द

अर्थात् अथवैवेद और यजुर्वेद उत्पन्न हुये।

प्रश्न—चार वेद झलग-झलग क्यों हैं ? धर्म प्रंथ तो एक होना चाहियेथा।

उत्तर--मूलवेद तो एक ही है। यह चार शाखा हैं। जैसे वृत्त तो एक ही होता है परन्तु उसकी शाखायें, पत्ते, फूल और फल अलग-अलग होते हैं। उन सबमें मूल वृत्त का ही रस काम करता है। इसी प्रकार मूल वेद तो ऋग्वेद ही है। शेष वेद उसी का रूपान्तर हैं।

पूर्वमीमांसा में महर्षि जैमिनि ने लिखा है। :— गीतिषु सामाख्या।

( पूर्वमीमांसा ऋष्याय २, पाद १, सूत्र ३६ )

श्रयंत् ऋग्वेद के मंत्र जब गान विद्या के नियमों के श्रनुसार गाये जाते हैं तो उनको 'साम' कहते हैं। केवल मन्त्रों को साम नहीं कहते। नियमानुसार गाये हुये मन्त्र 'साम" कहलाते हैं। श्रादित्य महिष ने ऋग्वेद के मन्त्रों को गानविद्या के श्रनुसार स्वर ताल श्रादि से ठीक कर दिया। वही सामवेद कहलाया। जैसे सामवेद का पहला मन्त्र हैं:—

श्रग्न श्रायाहि वीतये गृणानो हच्य दातये।

नि होता सत्सि बहिंषि।

( सामवेद पूर्वार्चिक शशा )

यह मूलतः ऋग्वेद के छठवें मंडल क सोलहवें सूक्त का दसवां मन्त्र है। दोनों वेदों में एक ही शब्द हैं। एक ही ऋषि अथात् भरद्वात-बाईस्पत्य, एक ही देवता 'श्रग्निंग । एक ही छन्द 'गायत्रींग । उदात्त, अनुदात्त और स्वरित स्वरं भी एक ही हैं । श्रथात् जो ऋग्वेद में उदात्त हैं वह सामवेद में भी उदात्त हैं । जो ऋग्वेद में अनुदात्त हैं वह सामवेद में भी अनुदात्त हैं । जो ऋग्वेद में स्वरित हैं वह साम में भी स्वरित हैं । केवल लेखन शैलो में भेद हैं । ऋग्वेद में स्वर आड़ी और तिर्छी लकीरों द्वारा बताये गये हैं । साम वेद में १, २, ३ आदि अंक दिये हैं । मन्त्र एक ही है । परन्तु साम वेद में गाने का ढंग अलग है । इनके नाम हैं, रथन्तर साम, बृहत्त साम, वैरूप साम, वैराज साम, शकर साम, रैवत्साम । (देखो यजुर्वेद अध्याय १० मन्त्र, १०-१४) कुछ सामगानों के अलग अलग नाम भी हैं । जैसे वामदेव्य गान, यज्ञायिज्ञय गान (देखो यजुर्वेद १२-४)।

गानें की शैली का नाम साम है। जिस ऋग्वेद की ऋचा पर वह साम गान किया जाता है वह ऋचा उस साम की "योनि" कहलाती है। इसलियं यह नहीं सममना चाहिये कि ऋग्वेद अलग है और साम अलग। जो लोग केवल ऋग्वेद को पढ़ते थे गाते नहीं थे वे ऋग्वेदीय कहलाते थे। जो गाना जानते थे वे सामवेदीय कहलाते थे। इसी प्रकार ऋग्वेद के ही मन्त्रों के आधार पर 'वायु' ऋषि ने यज्ञ, किया कौशल तथा व्यवहार के अन्य ऋत्यों का प्रचार किया। उसका नाम यजुर्वेद हुआ। आंगिरा ऋषि ने ऋग्वेद के आधार भूत कुछ मन्त्रों का विस्तार से वर्णन किया। उसमें चिकित्सा, ऋषि, राष्ट्र, विवाह आदि कार्यों का विस्तार से वर्णन किया गया है। यह अथर्ववेद हो गया। यह चारों ऋषि समकालीन थे। अर्थात् सृष्टि के आरम्भ में हुये। इसीलिये चारों वेदों में चारों का नाम आता है देखो:—

(१) ऋक्सामाभ्यामभिहिती गावी ।

(ऋग्वेद १०।८५।११)

ऋक् और साम के समान दो गायें।

(२) विश्वदेवा अनु दत् ते यजुर्गुः।

(ऋग्वेद १०। १२।३)

सब देव पीछे से तेरे यजु का गान करते हैं।

(३) अग्निर्जातो अथर्वणा विदद् विश्वानि काच्या । (ऋग्वेद १० । २१ । ५)

श्रयर्वा से उत्पन्न हुई विद्या ने समस्त काञ्यों का ज्ञान प्राप्त किया।

यहाँ ऋग्वेद में साम, यजु श्रीर श्रथवं का वर्णन है। श्रव यजुर्वेद देखिये :—

(१) ऋक्मामयोः शिल्पे स्थः।

(यजुर्वेद ४।९)

ऋक् और साम दो शिल्प हैं।

(२) अथवंभ्यो अवतोकान् ।

( यजुर्वेद ३०। १५)

भव भथवं वेद देखिये:--

यत्र ऋषयः प्रथमजाः ऋचः सामयजुर्मही ।

एकपिंयिस्मिन्नापितः स्कम्भतं ब्रुहि कतमः स्विदेव सः।

( अथर्व वेद १०। ७। १४)

श्रर्थात् सबसे पहले सृष्टि में उत्पन्न हुये ऋषियों ने ऋक्, यजु, साम का ज्ञान प्राप्त किया इत्यादि।

सामवेद में तो प्रायः ऋग्वेद की ही ऋचायें हैं।

इस प्रकार ऋग्वेद, सामवेद, यजुर्वेद श्रीर श्रथवं वेद सम-कालीन हैं श्रीर एक ही वेद की चार शाखायें हैं। इनको उपचार की भाषा में वेदत्रयी श्रथवा वेद-चतुष्ठथ कहा जाता हैं। यही कारण है कि भिन्न-भिन्न प्रकरणों में वही मन्त्र बार-बार चारों वेदों में मिलते हैं। इसको पुनरुक्ति दोष न कहकर श्रनुवाद कहते हैं।

### तीसरा श्रध्याय वेद पढ़ने के लाभ

पावमानीर्थो श्रध्येत्यृपिभिः संभृत रसम्।
तस्मे सरस्वती दुहे चीरं सर्पिःमधूदकम्॥
(श्रुग्वेद मंदल ९, सूक्त ६७, मंत्र ३२)

(यः) जो मनुष्य, (ऋषिभः संभृ त) ऋषियौ द्वारा सुरिचत,

(पावमानीः) पवित्र, (रसम्) रस का, (अध्येति) अध्ययन करता है, (सरस्वती) वेद विद्या, (तस्मै) उस पुरुष के लिये, (चीरं) दूध, (सपिः) ची, 'मधु) शहद, (उदकम्) जल, (दुहे) देवी है।

सृष्टि की आदि में जो वेद रूपी ज्ञान का आविभीव हुआ उसको ऋषियों ने स्वाध्याय और प्रवचन के द्वारा जीवित और सुरक्षित रक्खा। इसी का नाम सरस्वती है। वेद विद्या सदा रहती है। वह रसीली है। जो वेद विद्या का अध्ययन करता है उसे विद्या स्वयं ही दूध, घी, शहद और जल देती है। अर्थात् वेद विद्या के पढ़ने से लौकिक और पारलीकिक शान्ति होती है।

अथवंवेद में भी कहा है :--

स्तुता मया वरदा वेद माता प्रचादयन्तां पावमानी द्विजानाम्।

श्रायुः प्राणं प्रजां पशुं कीर्तिं द्रविणं ब्रह्मवर्चसम् । महांदत्त्वा व्रजत ब्रह्मलोकम्।

(अथवंवेद १९-७१-१)

(वरदा वेदमाता मया स्तुता) मैंने वर देने वाली वेद माता की स्तुति की, (प्रचोदयन्तां द्विजानां पावमानी) जो विद्वान लोग इस वेद माता की प्रेरणा प्राप्त करते हैं उनको वह पवित्र करती है, हे वेद के विद्वान लोगों, (महां) मुक्ते, (आयुः) जीवन, (प्राण) प्राण शक्ति, (प्रजां) सन्तान, (पशुं) पशु धन, (कीर्ति, यश, (द्विणं) धन, (दत्वा) देकर, (ब्रह्मलोक) मोच को, (अजत) प्राप्त हुजिये।

इसका तात्पर्य यह है कि वेद के पढ़ने पढ़ाने और उसके अनुकूल जीवन व्यतीत करने से इस लोक में अभ्युदय और मृत्यु के पश्चात् निःश्र यस् की प्राप्ति होती है। अर्थात् लोक और पर-लोक दोनों सुघरते हैं। इसलिये वेद पढ़ना चाहिये।

#### चोथा ऋध्याय

### वेद में ईश्वर का स्वरूप

(१) ईश्वर सिंट का कर्ता अर्थात् रचने वाला है। देखो :— सूर्याचन्द्रमसी धाता यथापूर्वमकल्पयत् । दिवं च पृथिवींचान्तरिचमथो स्वः ॥

(ऋ० मंडल १०, सू० १९०, मं० ३)

विधाता अर्थात् ईश्वर ने सूर्यं चन्द्र, पृथिवी, अन्तरित्त द्यौ लोक और अन्य सब लोकों को पूर्व के समान बनाया। अर्थात् ईश्वर कल्प कल्पान्तरों में ऐसी ही सृष्टि रचा करता है। ईश्वर अनादि और अनन्त है। उसका स्वभाव भी अनादि और अनन्त है। ईश्वर का स्वभाव ही सृष्टि रचना है। अतः ईश्वर हर कल्प में एक सी सृष्टि बनाता है।

यः पृथिवीं व्यथमानामद्दद् यः पर्वतान् प्रकुपिताँ

अरम्णात् । यो अन्तरिचं विममे वरीयो ये। द्यामस्तभ्नात् स जनास इन्द्रः ।

(ऋ० मंडल २, सू० १२, मंत्र २)

हे संसार के लोगों! ईश्वर वही है जिसने हिलती हुई (पिघलती हुई) पृथिवी को ठोस किया, जिसने हिलते हुये पहाड़ीं को थामा। जिसने इतने बड़े अन्तरित्त को बनाया और जिसने चौलोक को सुस्थित किया।

प्रश्त — कुछ लोग ईश्वर को सृष्टि का कर्ता नहीं मानते। उत्तर — भूल है। वेद में ईश्वर को 'कर्ता' कहा गया है। देखो ऋ० मंडल ४, सू० १७, मंत्र १७ सखा पितृतमः पितृशां कर्तेष्ठ लाकप्रशते वयाधीः।

(ईश्वर सखा) हितैषी, (पिता) पालक, (पितृ एम पितृतम) संसार में जो रक्तक हैं उन सब में श्रेष्ठ रक्तक हैं, (कर्ता) वह कर्ता है, (ईम् उ) निश्चय रूप से, (उशते) भक्त के लिये, (वयोधा) दीर्घजीवन या सम्पत्ति का दाता है। यहां 'कर्ता' शब्द स्पष्ट दिया है।

(२) ईश्वर सर्वव्यापक और निराकार है।

स पर्यगाच् छुक्रमकायमत्रग्णमस्नाविरं शुद्धमपाप-विद्धम् । कविर्मनाषी परिभूः स्वयंभूर्योथा तथ्यते।ऽर्थान् व्यद्धाच् छात्रवतीभ्यः समाभ्यः ॥

(यजुर्वेद घ० ४०, मंत्र ८)

(स परि-अगात्) ईश्वर सर्वत्र है, (शुक्रम) स्वच्छ और निमंत्र है, (अकायम्) निराकार है, (अकायम्) त्रुटि-रहित है, (अस्माविरम्) वह नाड़ी, नस के बन्धन में नहीं आता। अर्थात् जैसे जीव शरीर धारण करके नाड़ी नस के बंधन में आते हैं वैसे ईश्वर कभी शरीर धारण नहीं करता, (शुद्धम्) ईश्वर शुद्ध है, (अपापविद्धम्) कभी पाप उसको बीध नहीं सकता, (कविः) ज्ञानवान् है, (मनीषी) सोचने वाला है, (परिभूः) सारे संसार को घरे हुये है, कुछ भी उसके बाहर नहीं, (स्वयंभूः) उसकी स्थित किसी दूसरी चीज पर आधारित नहीं है, (शाश्वतीभ्यः समाभ्यः) उसने अपनी सदा रहने वाली नित्य, अजर, अमर प्रजा के लिये, (व्यद्धात्) विधान बनाया, (यातावध्यतः) जैसा चाहिये वैसा।

इन मन्त्रों में इतनी बात दी हुई हैं :--

(१) ईश्वर एक है। (२) वह निराकार है। (३) वह शरीर कभी धारण नहीं करता। राम कृष्ण आदि श्रेष्ठ पुरुष थे। वे ईश्वर के अवतार नहीं थे। क्यों क वे नस-नाड़ी के बन्धन में थे, जो गर्भ में आता है नस-नाड़ी के बन्धन में आ जाता है। ईश्वर ऐसा नहीं है। (४) ईश्वर शुद्ध, निर्मल और ज्ञानी है। (५) वह अजर अमर परन्तु अल्प जीवों के लिये ठीक ठीक विधान बनाता है, जीव कभी उत्पन्न नहीं होते। अजर और अमर तथा नित्य हैं। इसलिये उनको 'शाश्वतीः समाः' (नित्य रहने वाली प्रजा) बताया। जीव नित्य भी है और निराकार भी

परन्तु 'अस्नाविरम्', 'अञ्चणम्', 'अपापविद्धम्' अर्थात् नस नाड़ी के बन्धन में न आने वाले नहीं। वह पाप में भी विंघ सकते हैं। सब प्राणि श्रज्ञानवश् पाप करते हैं। श्रतः पाप से बचने के लिये 'विधान' अर्थात् ज्ञान की अवश्यकता है। परमात्मा इसी विधान को बनाता है। (देखो ''ठयद्धात्")। वह विधाता (धाता) है। विधान दो प्रकार का है। वेद रूप ज्ञान जो ईश्वर ऋषियों के हृद्यों में देता है। श्रीर सुद्धि-क्रम जिसको भलीभांति देखकर मनुष्य सृष्टि के नियमों की खोज करता है। विद्वान वेदज्ञ वेदों को पढ़कर सुष्टि के नियमों को जानते हैं। इसी का नाम शाख है। जो सृष्टि का निरीचण करके इन नियमों को जानते हैं, वह वैज्ञानिक या सायंस जानने वाले कहलाते हैं। इस प्रकार वेद की शिचा और सायंस एक दूसरे के विरुद्ध नहीं अपितु पूरक हैं। सायंस बताती है कि सुष्टि के श्रद्धस्य नियम हैं जिनका कोई उलङ्घन नहीं कर सकता। इन्हीं नियमों के जानने का नाम सायंस (विज्ञान) है। इस ज्ञान के कई वर्गीकरण द्वयं हैं —जैसे भौतिकी (फिजिक्स Physics), रसायन (कैमिस्ट्री Chemistry), शरीर शास्त्र (फिजियालोजी Physiology) मनो-विज्ञान (साइकोलोजी Psychology) इत्यादि । यह सब शास्त्र अलग-अलग नहीं हैं। इनके मौलिक नियम एक हैं। सृष्टि में कोई ऐसी सत्ता है जो इन सब नियमों को समन्वित करती रहती है। तृण से लेकर सीर्यं मण्डल तक श्रीर क्षुद्र कीट यतंग से लेकर हाथी अहि बड़े प्राणियों तक सब में यह नियम

एक से हैं। जब एक से नियम हैं तो कोई इनका एक नियन्ता होगा जो इन नियमों को एक सूत्र में बांधे रक्खे और अलग न होने दे। वेदों में इसी नियन्ता को ब्रह्म कहा है। देखों—

योनिद्यात् सत्रं निततम् ,
यस्मिन्नोताः प्रजा इमाः ।
सत्रं सत्रस्य यो निद्यात ,
स निद्याद् ब्राह्मग्रं महत् ॥

( श्रथवंवेद कां० १०, सूक्त ८, मंत्र ३७ )

्यहाँ प्रश्न यह था कि ब्रह्म का सचा ज्ञान किसको है। इसका उत्तर वेद के इस मन्त्र में दिया है कि केवल वही मनुष्य 'ब्रह्म' को जानता है जो उस नियम को जानता है जो सारी सृष्टि में श्रीत प्रोत हैं। (यस्मिन श्रोताः प्रजाः इमाः)। श्रीर ओ इस नियम के भी मूल नियम को जानता है। श्रर्थात् जो सृष्टि के नियमों का निरी ज्ञ्णा नहीं करते श्रीर सायंस या विज्ञान की श्रवहेलना करते हैं वह ब्रह्म को नहीं जान सकते क्योंकि वह ब्रह्म के नियमों को नहीं जानते। वह मन मानी या सुनी सुनाई कल्पना करके ईश्वर के कल्पित स्वरूप को मान बैठते हैं। कोई पीपल के ब्र्ज्च को ईश्वर समम्तर उसकी पूजा करते हैं कोई गंगा ही को ईश्वर समम्तरा है। कोई हिमालय पर्वत को, कोई बेल या सर्प को। कोई मनुष्य को। कोई कंदड़ पत्थर को। वह नियन्ता के नियमों का निरी ज्ञ्या नहीं करता। वेद मन्त्र में

बताया गया है कि सच्चा सायंसज्ञ वही है जो ब्रह्मवित् है और सच्चा ब्रह्मवित् वही है जो विज्ञान-वित् है।

ऋग्वेद के एक मन्त्र में कहा है :-

विष्णोः कर्माणि पश्यत यतो व्रतानि पस्पशे ।

( ऋग्वेद मंडल १, सूक्त २२, मंत्र १९)

सृष्टि में फैले हुये ईश्वर के कमों अर्थात् नियमों को देखो। उन्हीं को देखकर तुम अपने कर्त्तव्य को ठीक ठीक समम सकते हो। जो केवल तोते की भाँति वेद मन्त्र पढ़ता है और ईश्वर के नियमों की ओर नहीं देखता वह ईश्वर को नहीं समम सकता। ईश्वर के पूजने वाले संसार में बहुत कम हैं। ईश्वर के स्थान में मनुष्य, ईंट, पत्थर, नदी, पहाड़ आदि को पूजने वाले वहुत हैं। इसी भ्राँति के कारण मनुष्य दुःख भोगता है। वेद में तो साफ लिखा है कि ईश्वर को छोड़कर किसी दूसरे की पूजा मत करो। देखो:—

मा चिद्रन्यद् विशंसत । सस्तायो मा रिपएयत । (ऋग्वेद मंडल ८, सूक्त १, मन्त्र १)

किसी अन्य की पूजा मत करो। हे मित्रों ऐसा पाप मत करो। अर्थात् ईश्वर के स्थान में दूसरे किसी की पूजा करना महा पाप है इससे बचना चाहिये।

प्रश्न-ईश्वर की पूजा की ठीक विधि क्या है ?

उत्तर—ईश्वर के नियमों का चिन्तन करना ही ईश्वर पूजा है। मन में ईश्वर का ध्यान करना चाहिये। श्रीर ईश्वर के गुए कर्म स्वभाव के अनुकूल अपने गुण कर्म और स्वभाव बनाने चाहिये। देखो:—

युञ्जते मन उत युञ्जते थियो विष्रा विष्रस्य वृहतो विषश्चितः । वि हे।त्रा द्ये वयुनाविदेक इन् मही देवस्य सवितुः परिष्टुति: ।

(यजुर्वे र अध्याय ३७-२, ११-४, ५-१४)

(विपश्चितः विप्राः) मेधावी विद्वान लोग, (बृहतः विप्रस्य) सर्वं का ईश्वर में, (मनः युञ्जते) ध्यान लगाते हैं श्रीर, (धियो युञ्जते) श्रापनी बुद्धियों को तद्नुकूल बनाते हैं, (एकः वयुनाविद्) एक स्रुटिंग्ट के नियमों का जानने वालों विद्वान्, (होत्रा विद्धे) यज्ञ का विधान सम्पादित करता है, (देवस्य सवितुः) जगत् के प्रेरक ईश्वर की, (परिष्टुति) स्तुति, (इन् मही) निस्सन्देह बहुत बड़ी है।

अर्थात् ईश्वर में इतने गुण हैं कि विद्वान मनुष्य सदा उन गुणों का चिन्तन करता रहता है और उन्हीं गुणों के अनुकूल आचरण करके अपना और संसार का भला करता है।

गायत्री मंत्र में भी यही उपदेश है। अर्थात्

तत् सवितुर्व रेएयं भर्गो देवस्य धीमहि । धिये। या -नः प्रचे।दयात् ।

(यजुर्वेद अध्याय ३, मंत्र ३५) (सवितुः) जगत् नियन्ता, (देवस्य) देव के, (वरेण्यं) प्राप्त करने योग्य (भर्गः) पाप को नष्ट करने वाले गुण को, (धीमहि) हम भारण करें। (यो) जो, (नः) हमारी, (धियः) बुद्धियों को (प्रचोदयात्) प्रेरित करे।

इन मन्त्रों का ताल्पर्य यह है कि केवल हाथ जोड़ने या मन्त्र पढ़ने से ईश्वर की पूजा नहीं होती। ईश्वर के गुणों का विन्तन करने, उसकी सृष्टि का गंभीरता से अवलोकन करने और अपने गुण कर्म और स्वभाव को ईश्वर के गुण कर्म और स्वभावों के अनुकूल बनाने से ही मनुष्य का कल्याण होता है। गुड़-गुड़ कहने से मुंह मीठा नहीं होता, गुड़ खाने से मीठा होता है। केवल ईश्वर-ईश्वर कहने से ईश्वर-पूजा नहीं होती, ईश्वर के उपदेशों पर कार्य करने से ईश्वर पूजा होती है।

#### पाचवाँ अध्याय

### घरवालों के साथ व्यवहार

प्रश्न—एक मनुष्य का दूसरे मनुष्य के साथ कैसा व्यवहार

उत्तर—सबको मित्र के समान देखना चाहिये:—
मित्रस्य मा चत्तुषा सर्वाणि भूतानि समीत्तन्ताम् ।
मित्रस्याहं चत्तुषा सर्वाणि भूतानि समीत्ते ।

मित्रस्य चचुषा समीचा महे।

( यजुर्वेद श्र० ३६ । १८ )

मुमे सब प्राणी मित्र की दृष्टि से देखें।
मैं सब प्राणियों को मित्र की दृष्टि से देखें।
हम सब एक दूसरे को मित्र की आँख से देखें।
अन्यो अन्यमभि हर्यत वत्सं जातमिवाध्न्या।

( श्रथवंवेद कारड ३, सूक्त ३०, मन्त्र १ )

जैसे (श्राघ्न्या) गाय (जातं वत्सं इव) श्रपने नये बछड़े को प्यार करती है उसी प्रकार (श्रन्यो श्रन्यं श्रभिहर्यत) एक आदमी को दूसरे के साथ व्यवहार करना चाहिये।

मा आता आतरं द्विचन् मा स्वसारम्रत स्वसा।

( अथर्व वेद ३।३०।३)

भाई भाई से द्वेष न करे। बहन बहन से द्वेष न करे। श्रनुत्रतः पितुः पुत्रो मात्रा भवतु संमनाः।

( अथर्व ०३।३०।२)

पुत्र पिता के श्रातुकूल व्रत का पालन करे। माता के साथ उसका भाव सम्मान का हो।

जाया पत्ये मधुमतीं वाचं वदतु शन्तिवाम् । ( श्रथर्वं० ३ । ३० । २ )

की पित के साथ मीठी और शान्ति देने वाली बातें किया। करे। कभी कठोर वचन न बोते। इहैव स्तं मा वि योष्टं विश्वमायुर्व्यश्तुतम् । क्रीडन्तौ पुत्रैर्नप्तृभिर्मोदमानौ स्वे गृहे । .(ऋग्वेद मण्डल १०, सक्त ८५, मन्त्र ४२)

हे पित और पत्नी तुम दोनों, (इहैंव स्तम्) घर में ही रही, (मावियौष्टम्) कभी तुम में वियोग अर्थात् अनवन न हो, (विश्वं आयुः व्यश्रुतम्) पूरी आयु को प्राप्त होओ, (क्रीडन्तौ पुत्रैः नप्तृभिः) पुत्रों तथा नाती पोतों के साथ आनन्द करो, (स्वे गृहे) अपने घर में (मोदमानौ) मौज करते रहो।

इन मन्त्रों में बताया है कि परिवार के लोगों को एक दूसरे के साथ प्रेम से बरतना चाहिये। कभी लड़ाई, मगड़ा, द्वेष और कलह नहीं करनी चाहिये। इससे सन्तान की भी वृद्धि होगी। और जीवन के शान्तिमय रहने से रोग और व्याधियाँ नहीं होंगी तथा मनुष्य दीर्घ आयु होंगे। जिन बरों में परिवार के लोगों में कलह होती है वहाँ मन सदा चिन्ता में रहता है। मानसिक और शारीरिक रोग बढ़ते हैं। और आयु चीण हो जाती है। लड़ाई मगड़ों और तनातनी में लोगों का मन चिड़-चिड़ा हो जाता है। बहुत सी खियाँ पतियों के दुव्यंवहार के कारण मलीन-हृदय, शंकित, चिड़चिड़े और पागल भी हो जाते हैं। जो लोग घर में अपने नाती पोतों के साथ खेलते और आनन्द में रहते हैं वह बड़ी आयु तक जीवित रहते हैं। इसीलिये वेद में 'मोदमानौ' शब्द आया है।

#### छठवाँ ऋध्याय

### विवाह के नियम

प्रश्न-वेद में विवाह के क्या नियम हैं ?

उत्तर-श्री पुरुष युवा श्रवस्था में विवाह करें।

कियती 'योषा मर्यतो वध्योः परिप्रीता पन्यसा वार्येण।

मद्रा वधूर्भवति यत् सुपेशाः स्वयं सा मित्रं वसुते जने

चित्॥

( ऋग्वेद मण्डल १०, सूक्त २७, मन्त्र १२ )

(कियती योषा) कौन स्त्री, (पन्यसा वार्येण) शुभ गुणों के द्वारा, (बध्योः मर्यंतः परिप्रीता) बधू की इच्छा करने वाले युवा मनुष्य को प्यारी होती है, (यत्) जो, (सुपेशाः) सुन्दर, (भद्रा) कल्याणकारिणी, (बधूः) बधू, (स्वयं भवति) स्वयं होती है, (सा) वह युवती, (जने) लोगों में से, (चित्) एक को, (मित्रं वनुते) मित्र बना लेती है।

इस मन्त्र में स्वयंवर प्रथा का वर्णन है। सुन्दर और बुद्धि-मती युवती युवावस्था को प्राप्त करके स्वयं अपनी इच्छा के अनुसार ऐसे पुरुष को अपना पति चुने जो शुभ गुण सम्पन्न है और जो बधू का इच्छुक है। और बधू से प्रीति करता है।

मथवंवेद में लिखा है :-

ब्रह्मचर्येण कन्या युवानं विन्दते पतिम्।

ब्रह्मचर्य व्रत को पालन करके कन्या युवा पित को प्राप्त करे। इससे स्पष्ट हैं कि न बाल-विवाह होना चाहिये न वृद्ध-विवाह। विवाह युवा और युवती का ही होना चाहिये। और होनों की अपनी इच्छा के अनुसार।

प्रश्न-एक स्त्री का एक पुरुष से ही विवाह हो अथवा एक स्त्री का कई पुरुषों के साथ या एक पुरुष का कई स्त्रियों के साथ।

ं उत्तर—एक पुरुष का एक साथ एक ही खी से विवाह होना चाहिये। एक पुरुष का एक साथ कई खियों से या एक खी का कई पुरुषों से विवाह वेद की शिक्षा के अनुकूल नहीं है।

प्रश्न-इसके लिये प्रमाण दीजिये।

उत्तर-हम ऋग्वेद का १०-८५-४२ मंत्र दे चुके हैं:-

'इहैव स्तं' इत्यादि, इसको पिढ्ये श्रोर विचार कीजिये, इसमें 'स्तं' 'मा वियौष्ट', 'व्यश्चतम्', 'कीडन्तौ', 'मोदमानौ' यह कियाराब्द श्रोर संज्ञा राब्द द्विवचनान्त हैं, इससे सिद्ध हैं कि एक ही पित-पत्नी का विधान है। (हम्पती) शब्द भी द्विवचनान्त है अर्थात् 'जाया च पितिश्च'। एक की श्रोर उसका एक पित। विवाह के समय पित इन मंत्रों को पढ़ता है:—

> पत्नी त्वमसि धर्मगाहं गृहपतिस्तव। (श्रयर्व बेद १४-१-५१)

गृहस्थ धर्म के पालन रूप ब्रत् के द्वारा तू मेरी पत्नी है भीर मैं तेरा गृहपति हूँ। ममेयमस्तु पोष्या मह्यं त्वादाद् बृहस्पतिः।
मया पत्या प्रजावति संजीव शरदः शतम्।
(भथवंवेद १४-१-५२)

इस स्त्रों के पोषण का भार मेरे ऊपर है। हे पत्नी ईश्वर ने तुम्मे सुम्मको सौंपा है। सुम्म पति के साथ तू सन्तान वाली श्रौर सौ वर्ष तक जीती रह।

यहाँ एक ही पति, पत्नी का उल्लेख है।
पत्नी की प्रार्थना के यह मंत्र हैं:—
अच्यो नौ मधुसंकाशे अनीकं नौ समञ्जनम्।

त्र्यन्तः कृणुष्य मां हृदि मन इन् नौ सहासित ॥

(ऋथर्ववेद ७ ३६-१)

हम दोनों की आँखें मधु के समान आनन्द देने वाली हैं। हम दोनों के मुख कोमल और मृदु हैं। मुक्ते अपने हृद्य में बिठाल। हम दोनों के दो शरीरों में एक ही मन हो। अर्थात् प्रेम से रहें।

श्रमित्वा मनुजातेन दधामि मम वाससा।
यथासो मम केवलो नान्यासां कीर्तयाश्चन॥
(भ्रथवंवेद ७-३७-१)

मैं तुक्ते प्राचीन प्रथा के अनुसार अपना वस्त्र देती हूँ। जिससे तू केवल मेरा ही हो। अन्य किसी स्त्री से प्रेम न करे।

इन प्रमाणों से सिद्ध है कि एक क्वी श्रीर एक पुरुष का ही विवाह होना चाहिये।

की को पितवता और पुरुष को पत्नीवत होना चाहिये। इसी बात को आप दूसरे प्रकार से सोचें। पितवता को वह है जो दूसरी को के पित का ध्यान न करे। कल्पना की जिये कि एक खी है जिसका नाम है विमला। एक दूसरी को है कमला जिसका पित है मोहन। यदि विमला पितवता है तो वह कमला के पित मोहन से विवाह की बात सोच भी नहीं सकती क्यों कि मोहन परपित है कमला का पित है। इस प्रकार जो पुरुष कई स्त्रियों को पत्नी बनाते हैं उनकी पित्रयाँ पातिवत का पालन नहीं कर सकती। क्यों कि वह पित अपना भी है और परपित भी है। पुरुष तो किसी प्रकार भी पत्नी-वत नहीं धारण कर सकता। इस प्रकार बहु स्त्री विवाह में पातिवत और पत्नी-वत दोनों का खंडन होता है।

#### सातवाँ ऋष्याय

### पंच महायज्ञ

यज्ञ का साधारण मौलिक अर्थ है जीवन को विकसित करने की कियायें। यजुर्वेद के ९ वें अध्याय के २१ वें मंत्र में लिखा है 'श्रायुर्यज्ञेन कल्पताम्'। अर्थात् मनुष्य का जीवन यज्ञ के द्वारा विकसित या संबुद्ध हो। जैसे वृत्त के अक्टुर को बदाने के लिये माली अनेक कियायें करता है उसी प्रकार मनुष्य के शारीरिक, सामाजिक, मानसिक, तथा आत्मिक विकास के लिये कुछ मूल कृत्यों की आवश्यकता है। यही कृत्य यज्ञ हैं। कुछ लोग सममते हैं कि यज्ञ का अर्थ आग जलाकर आहुति देना है, यह भूल है। किसी किसी यज्ञ में आग जलाने और आहुति देने की आवश्यकता होती है। उसे होम कहते हैं। होम किसी किसी यज्ञ का एक भाग है। यज्ञ का वास्तविक प्रयोजन है मनुष्य का विकास।

यज्ञ पाँच हैं। पहला ब्रह्म यज्ञ है। अर्थात् हर मनुष्य को ईश्वर का ध्यान करना चाहिये। ब्रह्म यज्ञ में अग्नि जलाने की आवश्यकता नहीं पड़ती। ध्यान करना ब्रह्म यज्ञ का मुक्य अज्ञ है।

स ते जानाति सुमित यिवष्ठ य ईवते ब्रह्मणे गातुमैरत्। विश्वान्यस्मै सुदिनानि रायो घुम्नान्यर्थो विदुरो अभि द्यौत्॥

( SEO 8-8-E )

(यः) जो पुरुष, (ईवते ब्रह्मणे) क्रियाशील ब्रह्म के लिये, (गातुं ऐरत) स्तुति गान करता है, (यविष्ठ) हे सबसे बलवान ईश्वर, (स्र ते सुमतिं जानाति) वही तेरी सुमति को जानता है, (अस्मै) उसके लिये, (विश्वानि सुद्तिनानि) सब अन्छे दिन, (रायः) धन, (शुग्नानि) प्रतिभायें प्राप्त होती हैं, (स अर्थः) वह ज्ञानी मनुष्य, (दुरः) अपने घरों को, (वि अभि चौत्) भली भाँति चमकाता है।

इस मंत्र का तात्पर्य यह है कि जो मनुष्य नित्य ब्रह्म यह अर्थात् ईश्वर की स्तुति, प्रार्थना और उपासना करता है। उसके घर चमकने लगते हैं और उनमें घन आदि अच्छी चीजों की प्राप्ति होती है।

संध्या, गायत्री आदि ब्रह्म यज्ञ हैं। इनको करना चाहिये।

दूसरा 'देन यज्ञ' है। इसमें वायु की शुद्धि के लिये अग्नि प्रज्वलित करके सुगन्धयुक्त, रोगनाशक और पुष्टि-वर्धक वस्तुयें जलाई जाती हैं:—

देवं वो देवयज्ययाग्निमीडीत मर्त्यः। समिद्धः शुक्र दीदिद्यृतस्य योनिमासदः ससस्य योनिमासदः।

(ऋग्वेद ५।२१।४)

(मर्त्यः) मनुष्य को चाहिये कि वह (देवं वः श्राग्नम्) तुम्म श्राग्न देव की, (देव यज्यया) देव यज्ञ रूपी कर्म द्वारा, (ईडीत) उपासना करे। (शुक्र) हे प्रकाशवान् श्राप्ति, (सिमद्धः दीदिहि) सिमधाश्रों द्वारा जल उठ, (श्रातस्य संसस्य) वैदिक कर्म का, (योनिम्) स्थान, (श्रासदः) वन जा।

अर्थात् मनुष्य को चाहिये कि श्रद्धा से हवन कुण्ड में अग्नि जलाकर उसमें आहुतियाँ देवें जिससे घर का वातावरण शुद्ध रहे। श्रीर देखिये ( यजुर्वेद ११। ७५)

अहरहरप्रयार्व भरन्तोऽश्वायेव तिष्ठते घासमस्मै । रायस्योषेस समिषा मदन्तोऽग्ने मा ते प्रतिवेशा रिपाम ।

(अहः आहः) प्रतिदिन, (अप्रयावं) प्रमादरिहत होकर, (अश्वाय घासं इव) # घोड़े के लिये घास के समान, (अस्मै तिष्ठते) इस पूज्य अग्नि के लिये, (भरन्तः) हम आहुतियाँ देवें। (अग्ने) हे अग्नि, (रायस्पोषेण) धन धान्य से, (इषा) अन्न से, (सं मदन्तः) आनन्द भोगते हुये हम लोग, (ते प्रतिवेशाः) तेरे निकट होकर, (मा रिषाम) नाश को न प्राप्त होवें।

जैसे घोड़े को प्रतिदिन घास खिलाई जाती है तभी वह जीवन के कार्य में सहायक होता है। इसी प्रकार नित्य हवन करने से शारीरिक और आत्मिक उन्नति होती है।

तीसरा पितृ यज्ञ है, गृहस्थ के इस प्रकरण में 'पितृ' का ध्वर्थ है पिता, माता, बाबा, दादी आदि। वृद्धावस्था में शारीरिक निर्वेतता हो जाती है और मनुष्य धन कमाने के योग्य नहीं

#ऐसा ही मन्त्र त्राथर्ववेद में है:— श्रहरहर्बेलिमित् ते हरन्तोऽश्वायेव तिष्ठते घासमग्ने। (श्रथर्ववेद १६ । ५५ । ६)

हे अगिन, जैसे घोड़े का स्वामी घोड़े को नित्य घास देता है उसी प्रकार लोग प्रतिदिन तुमें इवि प्रदान करते है। यहाँ 'बलि' का अर्थ है घृत आदि पदार्थ जिनसे हवन किया जाता है।

रहता। गृहस्थ लोगों का कर्तव्य है कि वह माता पिता की सेवा करें। भोजन, कपड़ा श्रीर सत्कार यह तीन चीजें पितृ यज्ञ कहलाती हैं। पितृ यज्ञ के दो पत्त हैं श्राद्ध श्रौर तर्पण । श्राद्ध भौर तर्पण दो काम नहीं हैं, काम एक ही है अर्थात् गृइस्थियों द्वारा पितृगण की सेवा सुश्रुवा। इसको श्राद्ध इसलिये कहते हैं कि इसको श्रद्धा से करना चाहिये। इसको श्रपने ऊपर बोम न समम्तना चाहिये। क्योंकि पितु-ऋण के चुकाने का यही एक मात्र साधन है। इसी कर्म को तर्पण इसलिये कहते हैं कि पितृगण की तृप्ति इसका एक मात्र उद्देश्य है। उद्देश्य की टिष्ट से इसको तपंण कहते हैं और साधन की दृष्टि से श्राद्ध। सन्तान श्राद्ध करती है श्रीर वह पितृगण के लिये तर्पण श्रीर तृप्ति-प्रद होता है, प्रत्येक व्यक्ति की अपनी अपनी कृचि और अपनी अपनी आवश्यकता होती है, वृद्ध माता पिता के लिये भी यही बात है। उनकी रुवि श्रीर श्रावश्यकता को देखकर ही उनकी सेवा-सुश्रुषा करनी चाहिये। बोम श्रीर बेगार सममकर नहीं। वेद में लिखा है 'श्रद्धया विन्दते वसु'। मनुष्य जो काम श्रद्धा से करता है उसको वस श्रर्थात् सम्पत्ति की प्राप्ति होती है। (ऋग्वेद १०। १५१। ४)

पितृ यज्ञ के विषय में नीचे लिखा मंत्र देखिये:— इदं पितृभ्यो नमो अस्त्वद्य ये पूर्वासो ये श्रपरास ईयु:। ये पार्थिवे रजस्या निषत्ता ये वा नूनं सुवृजनासु दिच् । (अथवं वेद कायड १८, सूक्त १, मंत्र ४६) (पितृभ्यः) पूर्वजों के लिये, (इदं नमः अस्तु) यह सत्कार होवे, (ये पूर्वासः ईयुः) जो पहले हैं, (ये अपरासः) और जो पिछले अर्थात् मां, बाप, बाबा, दादी, (ये पाधिवे रजस्या निषत्ता) जो घरों में रहते हैं (ये वा नूनं सुवृजनासु दिश्च) या जो देश देशान्तर में अमण करते हैं, गृहस्थ पुरुष को दोनों प्रकार के पितरों की सेवा करनी है। जो घरों में पुत्रों के साथ रहते हैं उनकी भी और जो बानप्रस्थ या सन्यासी होकर देश देशान्तर में विचरते हैं।

प्रश्न-पितर का अर्थ मरे 'पितर' है या जीवित ?

उत्तर—पितृ यज्ञ के प्रकरण में पितर का श्रर्थ जीवित पितर ही है। उन्हीं को यज्ञों में बुलाया जा सकता है। उन्हीं की तृप्ति के लिये श्रद्धा से सत्कार किया जा सकता है। उन्हीं से रक्षा की श्राशा की जा सकती है।

चौथा महा यज्ञ बिलवेशबदेव या भूत यज्ञ है। 'बिलि' का अर्थ है भोजन या भेंट। यह संस्कृत की (भृ) धातु से निकला है। भोजन से भरण पोषण होता है। श्रतः उसकी 'बिलि' कहते

<sup>#</sup>लोक में यह प्रसिद्ध है कि बिल का अर्थ है किसी पशु को मार कर किसी देवता के नाम पर चढ़ा देना। जैसे बकरी की बिल काली माई को दी जाती है। 'बिल' शब्द का यह अर्थ ठीक नहीं। वेदों में 'बिल' का अर्थ भोजन या उपहार है। संभव है कि मांसाहारियों ने मिस को ही भोजन समक्त कर शब्द बिगाड़ लिया। देखो:—

गोषु प्रशस्तिं वनेषु धिषे भरन्त विश्वे विलं स्वर्णः।

<sup>(</sup> ऋ्गवेद १-७०-६ )

हे देव श्राप (वनेषु गोषु) उत्तम पशुस्रों में (प्रशस्तिं धिषे) स्रब्छे

हैं। 'वैश्व देव' का श्रथं है सभी के लिये जो यह किया जाय। बिलवेशवदेव यह का दूसरा नाम भूत यहा भी है। 'भूत' का श्रथं है 'प्राणी'। यह यहा सब प्राणियों के कल्याण के लिये किया जाता है। इस यहा के करने वाले के हृदय में विशालता श्रीर उदारता का भाव विकसित होता है। वह सममने लगता है कि विश्व भर के प्राणियों से मेरा सम्बन्ध है। मूल में हम सब एक हैं। वह भी जीवात्मा है श्रीर मैं भी जीवात्मा हूँ। इसलिये मुमे श्रपनी कमाई में से कुछ न कुछ उनको देना चाहिये।

स इद् भोजो यो गृहवे ददात्यन्नकामाय चरते कृशाय।

अरमस्मै भवति यामहूता उतापरीषु कृत्युते सखायम् । (ऋ १०-११७-३)

गुणों को धारण कराते हो। (विश्वे) सब लोग हमारे लिये (स्वर्णः बर्लि भरन्त) उत्तम उपहार लाते हैं।

यहाँ बलि का ऋर्थ है "उपायन रूपंधनं" (देखो सायस्) ब्रिफिय और विलसन ने इसका ऋर्थ ट्रीब्यूट (tribute) किया है।

इसी अर्थ में अथर्व वेद के यह मंत्र हैं:—

तस्मै विलं राष्ट्रभृतो भरन्ति । (अथर्व १०। ८।१५)
राष्ट्र के लोग उस राष्ट्रपति को उपहार देते हैं।

इसा विशो अभिहरन्तं ते बिलम् । (अथर्व १६।४५।४)
यह प्रजा के लोग तुमे उपहार देवें।
देखो १६।५५।६ मी।

(स यः भोजः) जो दानदाता, (गृहवे) दान के श्रिधकारी, (श्रम्भकामाय) भूखे, (चरते) घर में श्राये हुये, (कृशाय) कंगाल को (ददाति) दान देता है, (श्रस्मै) उस दानदाता के लिये, (यामहूती) यज्ञ में, (श्ररं भवति) भरपूर कामनाश्रों की प्राप्ति होती है, (उत श्रपरीषु सखायं कुगुते) श्रीर श्रन्यत्र भी लोग उसके मित्र बन जाते हैं, दानी का कोई शत्रु नहीं होता।

पाँचवाँ महायज्ञ श्रातिथि यज्ञ है। श्राशीत् घर में जो कोई भद्र पुरुष, सन्यासी, महात्मा श्राचानक श्रा जायँ तो उनका सत्कार करना चाहिये। उत्पर के मन्त्रों में श्रातिथियों के सत्कार का महत्व बताया है।

श्रथर्व वेद का नीचे का मन्त्र श्रातिथि-यज्ञ पर बड़ा बल देता हैं:—

(१) यद् वा ऋतिथिपतिरतिथीन् प्रतिपश्यति देवयजनं प्रेचते ।

(अथर्व वेद काण्ड ९, सूक्त ६ (१), मन्त्र ३)

जो घर का स्वामी अतिथियों का सत्कार करता है वह देव यज्ञ करता है।

(२) इष्टं च वा एष पूर्तं च गृहाणामश्रति यः पूर्वोऽतिथेरश्राति ।

(अथर्व ९-६ (३)-१)

जो पुरुष अतिथि को खिलाये विना उसके पहले भोजन कर बेता है वह अपने घर की भलाई और समृद्धि को खा जाता है

अर्थात् नष्ट कर देता है। तात्पर्यं यह है कि अतिथि भूखा चला जाय तो गृहस्थ को पाप लगता है और उसके घर का नाश हो जाता है।

वेदों में इन पाँच महायज्ञों का गृहस्थियों के लिये विधान है। मनुष्य जीवन के ये पाँच महा कर्तव्य हैं। महायज्ञ का अर्थ यह नहीं है कि बहुत बड़े-बड़े लाखों रुपये लगाकर यज्ञ किये जायाँ। एक साधारण स्थिति का गृहस्थी भी यह यज्ञ अपनी शक्ति के अनुसार कर सकता है। यदि समाज के सभी व्यक्ति इन यज्ञों को करने लगें तो मनुष्य समाज में सुख और शान्ति का संचार हो।

जो मनुष्य ब्रह्मयज्ञ श्रर्थात् नित्य कुछ देर तक ईश्वर की उपासना करता है उसका श्रात्मा प्रवल हो जाता है। उसे ईश्वर की शक्ति पर विश्वास होता है। वह श्रापदाश्रों से भयभीत नहीं होता। न निराश होता है। उसके मन में पाप नहीं श्राता।

जो पुरुष देवयज्ञ अर्थात् छोटा साही हवन करता है वह वायु को शुद्ध करता है। प्रामों और नगरों के लाखों पुरुष यदि छोटा छोटा हवन करें तो वातावरण शुद्ध रहने से रोगों में कमी होगी। हर मनुष्य थोड़ी-थोड़ी सांस लेकर नगर भर की वायु को विषेला बना देता है। यदि हर मनुष्य थोड़ा भी हवन करने लगे ता लाखों घरों से निकला हुआ सुगन्ध वायु को शुद्ध करेगा।

जो लोग अति वृद्ध होरये हैं जिन्होंने अपनी युवा अवस्था

में समाज की सेवा की है, उनके अनुभवों से अब भी समाज को लाभ पहुँच सकता है। वह अपनी रोटो नहीं कमा सकते। ऐसे पुरुषों की सहायता और सेवा करना गृहस्थों का काम है। यही पितृ यहा है। हर मनुष्य अपने जीवन की उन्नति के लिये अपने पुरुषों का ऋणी है। उसे चाहिये कि इस ऋण को चुकावें। पितृ यहा पितृ-ऋण चुकाने का साधन है। जो गृहस्थ अपने ऋणों को नहीं चुकाता वह सुख की प्राप्ति नहीं कर सकता। जैसे माता पिता का अपने अपर ऋण है वैसा ही अन्य प्राणियों और साधु सन्तों का भी है। इसी लिये बलि वैश्व-देव यहा और अतिथि यहा पर बल दिया गया है।

ऋण चुकाने के विषय में ऋग्वेद में एक बहुत अञ्झा मन्त्र है:—

पर ऋगा सावीरध मत् ऋतानि, माहं राजन्नन्यऋतेन भोजम्। अव्युष्टा इन्तु भ्यसीरुषास, श्रानो जीवान् वरुण तासु शाधि।

(ऋग्वेद २।२८।९)

(वरुण) हे परमात्मन्, (ऋणाः) मेरे ऊपर जो तीन ऋण हैं अर्थात् पितृ-ऋण, देव-ऋण और ऋषि-ऋण, (परा-सावीः) उनको चुका देने की मुक्ते शक्ति दीजिये, (अध मत् छतानि) और आजकल जो मैं ऋण लूँ उनको भी चुका दूँ। (राजन्) हे ईश्वर, (अहं अन्यकृतेन मा भोजम्) मैं दूसरे की कमाई न खाऊं। (भूयसी उपासः) बहुत सी उपायें, (भ्रव्युष्टा इत् नु) वस्तुतः उपायें नहीं प्रतीत होतीं, (तासु) उन उपा बेलाओं में, (नो जीवान्) हम जीवों को, (श्राशाधि) भली प्रकार श्रनुशासित कीजिये।

तात्पर्य यह है कि प्रातःकाल जब मनुष्य उठता है तो उषा काल होता है अर्थात अँधेरे के परचात प्रकाश होता है। और उस प्रकाश के समय पशु-पत्ती तथा मनुष्य सभी प्रसन्न-चित्त होते हैं। परन्तु जिस मनुष्य के सिर पर कर्जे का भार है उसे प्रसन्नता के स्थान में क्लोश होता है कि सबेरा होते ही लोग अपना अपना कर्जा माँगेंगे। इससे 'उषा' 'अन्युष्टाः अर्थात् दुःखदायक हो जाती है। इस मन्त्र में ईश्वर से प्रार्थना की गई है कि प्रभो ! त्राप ऐसी प्रेरणा करें कि मेरे ऊपर किसी का ऋए। न रहे। मैं सब ऋए। से मुक्त हो जाऊँ। मैं अपनी कमाई का खाऊँ। दूसरे की कमाई पर निर्भर न रहूँ। जो लोग स्वयं कमाकर नहीं खाते वे खाऊ (श्रंगरेजी में लोफर Loafer) कहलाते हैं। इनसं मनुष्य समाज को बड़ी हानि होती है। श्रतः हर मनुष्य को चाहिये कि अपने पसीने की कमाई खावे। जो लोग अपने भाता-पिता की कमाई खाया करते हैं वह भी पाप करते हैं, क्योंकि माता पिता की कमाई तो उसी समय तक के लिये है जब बालक कमाने के योग्य नहीं है। इसी प्रकार सास-ससुर की कमाई खाने वाले मनुष्यों को तो महा निन्दनीय सममना चाहिये।

#### श्राठवाँ ऋध्यायं

#### राष्ट्रीयता

विश्व बन्धुत्व तथा शाणी मात्र से प्रेम पूर्वक व्यवहार की शिक्ता वेदों में दी गई हैं। परन्तु प्रबन्ध को टिष्ट में रखते हुये राष्ट्रीयता का उपदेश दिया गया है।

#### वयं राष्ट्रे जागृयाम पुरोहिताः।

(यजुर्वेद ९।२३)

(पुरोहिताः = पुरः हिताः \*) सब के आगे रक्खे हुये अर्थात् नेता, (वयं) हम लोग, (राष्ट्रे) राष्ट्र में, (जागृयाम) जागते रहें।

प्रत्येक मनुष्य का कर्तव्य है कि राष्ट्र की उन्नति में सावधान रहे। राष्ट्र का संचालन सुन्दर रीति से करे और दिसी प्रकार शिथिलता न त्राने दे। श्रतः राष्ट्र के प्रबन्ध पर सब का ध्यान जाना चाहिये, और उनकी चाहिये कि एक बुद्धिमान् शक्तिशाली पुरुष को अपना प्रमुख चुन लें।

र्ध इमं देवा श्रम्पयत्न सुवर्ध्व । महते चत्राय । महते ज्यैष्ट्याय । महते जानराज्याय । इन्द्रस्येन्द्रियाय ।

पुरोहित = पुरः + हित। 'हितः 'वा' घातुं का 'क्त' प्रत्ययान है। स्रागे रक्ता हुस्रा (foremost placed), स्रर्थात् ऋगुस्रा या नेता। इममग्रुष्य पुत्रम् । श्रमुष्यै पुत्रम् । अरयै । विश एप वोऽमी राजा सोमाऽस्माकं ब्राह्मणानां राजा ।

( यजुर्वेद २-४० )

जिसको प्रमुख चुनना हो उसके चुनने वालों के लिये यह उपदेश हैं।

(देवाः) हे विद्वान् लोगों, (इमं) इस श्रेंड पुरुष को, (श्रमपत्नं सुवध्वम्) शत्रु-रिहत करो। श्रर्थात् तुम में से कोई इसके साथ शत्रुता का व्यवहार न करे, (महते चत्राय) जिससे वह श्रिथिक से श्रिथिक रक्षा कर सके, (महते ज्येष्ट्याय) श्रीर सब लोग गौरवशाली हों, (महते जानराज्याय) यह राज एक का न होकर सभी का शामिल हो। जनता का राज्य हो। एक पुरुप मनमानी न करने पावे, (इन्द्रस्य इन्द्रियाय) राज-शक्ति की समृद्धि हो, (इमं श्रमुख्य पुत्रं, श्रमुख्य पुत्रम् सुवध्वम्) श्रमुक पिता श्रीर श्रमुक माना के इस योग्य पुरुष को तुम चुनो, (विशः) हे लोगो, (एषः वः श्रमी राजा) यह तुम्हारा राजा है, (सोमः श्रम्माकं ब्राह्मणानां राजा) यह मृद्ध स्वभाव वाला पुरुष हम ब्राह्मणों का राजा है।

इस मन्त्र में इतनी बातें दिखाई गई हैं :--

- (१) एक पुरुष का मन-माना राज नहीं होना चाहिये।
- (२) ब्राह्मणों अर्थात् समाज के विद्वान्, पत्तपात शून्य, निःस्वार्थी लोगों को चाहिये कि ऐसे को राजा चुनें जो सौम्य स्वभाव का हो। और प्रजा के पालन में कठोरता का व्यवहार

न करे।

- (३) राज्य प्रबन्ध का भार जनता के ऊपर हो। जनराज हो। इसी के लिये 'जान-राज्याय' शब्द का प्रयोग हुआ है।
- (४) 'राजा' शब्द 'राजृ दीप्ती' धातु से निकला है। राजा का अर्थ है प्रकाशक या प्रकाश का करने वाला। जैसे सूर्य जब चमकता है तो सभी पदार्थों को प्रकाशित कर देता है और हर पदार्थ के गुण देदी प्यमान हो जाते हैं इसी प्रकार अच्छे राजा के राज में सभी पुरुष और खियों को गुणी होना चाहिये।

राजा को चाहिये कि प्रजाजनों के साथ दुर्व्यवहार न करें। ऋग्वेद में इस विषय का बहुत श्रच्छा मन्त्र है:—

कि न इन्द्र जिघांयित आतरो मरुनस्तव।
तेभिः कन्पस्व साधुया मा नः समरगो बधीः॥
(ऋग्वेद १-१७०-२)

- ( #इन्द्र ) हे राजा, (नः किं जिघांसिस ) हमको क्यों खा डालना चाहता है, ( महतः ) प्रजा के लोग, ( तब भ्रातरः ) तेरे भाई हैं, "त्वया भोग प्रदानेन भरणीयाः" (सायण भाष्य )। अर्थात् तेरा कर्त्तं व्य है कि तू इनका पालन पोषण करे, ( तेभिः
- # पीराणिक देव माला में इन्द्र को स्वर्ग का राजा और मक्तों की प्रजा कहा है। वस्तुतः वेद स्वर्ग के देवताओं के लिये नहीं हैं। वे तो इस लोक के मनुष्यों के लिये ही हैं। ख्रतः इन्द्र ख्रीर मस्तों का यह संवाद राष्ट्र के राष्ट्रपति ख्रीर प्रजाजनों के लिये ही सममना चाहिये।

साधुया कल्पस्व ) इनके साथ अच्छा व्यवहार कर, (नः समरणे मा वधीः ) जैसे युद्ध में वैरी को मारते हैं इस प्रकार हमारे साथ व्यवहार मत कर।

प्रायः यह देखा गया है कि जिसको लोग राजा चुनते हैं वह शक्ति प्राप्त करके निरंकुश हो खाता है। ऐसों के लिये ही वेद की यह चेतावनी है।

मातृभूमि की सेवा हर नारी को करना चाहिये क्योंकि इसी से हमारा पालन पोषण होता हैं। मातृभूमि की प्रसंशा में ध्यथर्व वेद के बारहवें काण्ड में एक भूमि-सूक्त है जिसका कुछ अंश यहाँ देते हैं:—

यां रक्षन्त्यस्वप्ना विश्वदानीं देवा भूमिं पृथिवीमप्रमा दम् । सा नो मधु प्रियं दुहमथी उच्चतु वर्चमा ।

(ऋथर्व १२-१-७)

(यां विश्वदानीं भूमिं पृथिवीं) जिस सर्वप्रकार के सुखीं को देने वाली मातृभूमि या पृथिवी माता की, (अस्वप्नाः देवाः अप्रमादं रच्चित्त) जागते हुये सावधान विद्वान् बिना प्रमाद के रच्चा करते हैं, (सा) वह पृथ्वीमाता, (नः) हमको, (प्रियंमधु दुहं) प्रिय मीठे दूध को, (अथः वर्चसा) और तेज से, (उच्चतु) सींवती हैं।

तात्पर्य यह है कि राष्ट्र का निर्माण बड़ी कठिनाई से होता है। आलसी और प्रमादी जन शीघ्र ही दूसरों के दास हो जाते हैं। मत्यं बृहद् त्रतसुत्रं दीचा तपो त्रह्म यज्ञः पृथिवीं धारयन्ति । सा नो भूतस्य भन्यस्य पत्न्युरुं लोकं पृथिवी नः कुणोतु ।।

( अथर्व वेद १२।१।१)

(पृथिवीं घारयन्ति) पृथिवी ऋथीत् राष्ट्र की रचा इतनी चीजों से होती हैं, (सत्यं वृहत्) बड़े सत्य से। अर्थात् जिस देश के मनुष्य ध्यसत्यवादी होते हैं वह राज ठीक नहीं रह सकता, (उम्र व्रतम्) कड़ा व्रत। अर्थात् देश के लोगों को कठिन व्रत का पालन करना चाहिये, (दीचा) शुभ कामों की योग्यता, (तपः) कठिनाई सहन करने की शक्ति, विलासी जन शीध परतन्त्र हो जाते हैं, (ब्रह्म) विद्या, (यज्ञः) श्रेष्ठ कर्म, (सा पृथिवी) अर्थात् ऐसा देश जिसमें सत्यवान्, व्रतधारी आदि लोग रहते हैं, (नः भूतस्य भन्यस्य पत्नी) हमारे भूत और भविष्यत् का पालक है, (उक् लोकंनः कृषोतु) वह हमारं परलोक को भी साध सकेगा।

तात्पर्यं यह है कि देशवासियों को सत्यनिष्ठ, व्रतधारी, व्यवसादी और तपस्वी होना चाहिये। इससे राज की उन्नति होगी। धन, धान्य तथा शारोरिक, आत्मिक और सामाजिक उन्नति होगी और उनका लोक सुधरेगा तो परलोक भी सुधरेगा। जो इस जन्म में स्वार्थी, विलासी, श्रज्ञानी अथवा प्रमादी है वह दूसरे जन्म में भी दास ही उत्पन्न होगा और उसको मोच की प्राप्तिन होगी।

यस्यां पूर्वे पूर्वजना विचिकिरे यस्यां देश असुरानभ्य-वर्तयन् । गवामश्वानां वयमश्च विष्ठा भगं वचः पृथिवी नो दधातु ॥

( अथवं वेद १२।१।५)

(यस्यां पूर्वे पूर्वजना विचिक्तरे) जिस राष्ट्र को हमारे पूर्वजों ने पिछले कालों में बनाया है। (यस्यां देवाः असुरान् अभ्यवर्तयन्) जिस राष्ट्र में विद्वानों ने दुष्ट लोगों को पराजित किया है, ऐसा हमारा राष्ट्र। (गवां, अश्वानां, वयसः च विष्ठा) गायों, बोड़ों, पिंचयों आदि का ''विष्ठा" (वि+स्था) विशेष निवास स्थान है। (पृथिवी नः भगं वर्चः द्धातु) ऐसी मातृ-भूमि अथवा ऐसा राष्ट्र हमको तेजम्बी बनावे।

राष्ट्र सुगमता से नहीं बनता। राष्ट्र निर्माण के लिये देश-वासियों को त्याग और बलिदान देने होते हैं। भारत का महा-भारत से इधर का इतिहास देखिय, दूसरे देशों का इतिहास पढ़िये। सभी संवेद मन्त्र में दी हुई इस सत्यता की साची मिलेगी।

#### नवाँ ऋध्याय

#### राष्ट्र गीत

. एक आदर्श राष्ट्र में क्या-क्या वस्तुएँ होनी चाहिये इसका उत्तम वर्णन यजुर्वेद अध्याय २२ के २२ वें मन्त्र में किया गया है। इसको भूमण्डल के सभी राष्ट्र गीत मान कर गा सकते हैं। क्योंकि इसमें दी हुई बातें सब युगों और सब देशों में लाभकारी सिद्ध होंगी। वह गीत यह है:—

त्रा ब्रह्मन् ब्राह्मशो ब्रह्मवर्चसी जायताम् । त्रा राष्ट्रे राजन्यः शूर इषच्योऽतिच्याधी महारथो जायताम् । दोग्धी धेनुवीदाऽनड्वानाशुः सप्तिः । पुरन्धियोषा जिप्सा रथेष्टाः । सभेयो युवास्य यजमानस्य वीरो जायताम् । निकामे निकामे नः पर्जन्यो वपत्तु । फल्लवत्यो न श्रोपधयः पच्यन्ताम् । योगच्चेमो नः कल्पताम् ।

( यजु २२ २२ )

- (१) हे ईश्वर हमारा नेता ब्राह्मण ब्रह्मवर्चसी श्रर्थात् उन्कृष्ट श्रात्मज्ञान का ज्ञाता हो । वह न स्वार्थी हो, न लोभी न लौकिक निकृष्ट कामनाश्रों में फँसा हुश्रा । जिससे दह जनता के समक्ष सच्च श्रादर्श रख सके ।
- (२) राष्ट्र में चत्रिय लोग शूरवीर, हथियार बन्द तन्दुकस्त स्रौर शत्रु को परास्त करने वाले महारथी होवें। जिससे कोई हमारे राष्ट्र पर स्नाक्रमण करने का इरादा भी न कर सके।
  - (३) गाय दूध देने वाली हों।
  - (४) बैल बोमा ढोने में शक्तिशाली हों।
  - (५) घोड़े वेज हों।
  - (६) खियाँ स्वस्थ और रूपवती हों। 'पुर' अर्थात् शरीर कोः

भनी भाँति धारण कर सकें। कोमल, निर्वंत श्रीर रोगी न हा। जिससे सन्तान हष्ट-पुष्ट हों।

- (७) रथेष्ठा (रथे + स्था) सैनिक लोग विजय की इच्छा रखने वाले हों। वह जब युद्ध में जावें तो विजय की कामना करते हुये, निःस्वार्थ भाव से लड़ने वाले श्रीर विजयी होवें।
- (८) ( अस्य यज्ञमानस्य युवा वीरः सभेयो जायतां ) इस यज्ञमान के युवा पुत्र सभाश्चों में भाग लेने के योग्य, गुणवान् हों । कोई यह न कह सके कि सन्तान अयोग्य है ।
- (९) (निकामे निकामे नः पर्जन्यः वर्षतु ) जब जब हमको वर्षा की आवश्यकता हो, ठीक ठीक ऋतु पर हो। जिससे अतिवृष्टि और अनावृष्टि का दुःख न हो।
- (१०) (फलवत्यो न श्रोषद्ययः पच्यन्तां) हमारी खेती फलवती अर्थात् बहुतायत से श्रन्न उपजाने वाली हो।
- (११) (योग त्तेमो नः कल्पताम्) जो आवश्यक वस्तु न हो उसका प्राप्त करना 'योग' कहलाता है। श्रीर जो प्राप्त हो जाय उसकी रक्षा 'त्तेम' कहलाता है। श्रर्थात् हे ईश्वर हमारे राष्ट्र में किसी चीज की कमी न रहे, सब आवश्यक पदार्थों का उत्पादन भी ठीक हो और उत्पन्न हुई वस्तुओं से लोगों को पूरा पूरा लाम भी हो। हर वस्तु का मितन्यय हो, अतिन्यय न हो।

इन ११ वस्तुओं की हर राष्ट्रको आवश्यकता होती है। यदि राष्ट्रकी जनता इस गीत को ध्यान में रक्खे और इन पदार्थों को जुटाने का यत्न करे तो अवश्य ही जनता का कल्याण हो सकता है।

#### दमवाँ ऋध्याय

#### समाज संगठन

मनुष्य एक सामाजिक प्राणी है, वह अकेला रहना पसन्द नहीं करता। फिर भी सब मनुष्य एक से नहीं होते। हर एक के गुण, हर एक की प्रवृत्तियाँ. हर एक की रुवियाँ भिन्न-भिन्न होती हैं। इतनी भिन्नना होते हुये प्रश्न यह है कि सामाजिक संगठन कैसे हो ? वेदों में वर्णीकरण का आधार गुण कर्म और स्वभाव माना गया है। यजुर्वेद अध्याय ३१ का ग्यारहवाँ मन्त्र एक प्रसिद्ध मन्त्र हैं, प्रायः सभी वेद पढ़ने वाले इस मन्त्र को जानते हैं। परन्तु इसका आशय समक्तने में प्रायः बहुत श्रांति हुई हैं। मन्त्र यह है:—

त्राह्मणोऽस्य ग्रुखमासीद् बाह् राजन्यः कृतः । उरू तदस्य यद् वैश्यः पद्भ्यां श्रूद्रो अजायत ॥ ( यजु० ३१ । ११ )

त्रर्थः - इस समाजरूपी शरीर का मुँह ब्राह्मण है, बाहू चत्रिय हैं, जंघायें वेश्य हैं भीर पैर शुद्ध हैं।

संगठित समाज कं लिये शरीर से श्रच्छी कोई उपमा नहीं है। शरीर में तीन वातें पाई जाती हैं:—

(१) सब अंग भिन्न भिन्न हैं। आँख अलग, कान अलग, पेट अलग, हाथ अलग, पैर अलग। इनके रूप भिन्न, गुण भिन्न, कार्य भिन्न।

- (२) यह सब श्रंग एक दूसरे के सहयोगी हैं, भिन्न होते हुये भी परस्पर बँधे हैं, संगठित हैं, न श्रलग हो सकते हैं, न विरोध कर सकते हैं। कोमल जीभ श्रीर कड़े दाँत दोनों साथ रहते श्रीर एक दूसरे के सहायक श्रीर पूरक हैं।
- (३) इन सब के सहयोग से ही शरीर की पुष्टि होती है। सहयोग जीवन का चिह्न भी है और हेतु भी। असहयोग मृत्यु का कारण भी है और चिह्न भी। स्वस्थ शरीर वह है जिसके अंग भिन्न होते हुये भी सहयोगी हैं। अमहयोग का आरम्भ ही रोग का सुचक है और मृत्यु का वाहक है।

इस अत्यन्त उपयुक्त उपमा-पूर्ण मन्त्र को समम्मने में लोगों ने यह भूल की कि पहली बात पर तो हिट डाजी और दूसरी और तीसरी बात को भुला दिया। इसलिय इस आधार पर हिन्दुओं में जो वर्णिकरण हुआ। उसने भिन्नता और कलह को उत्पन्न किया। संगठन को तोड़ दिया, ब्राह्मणों और चित्रयों में लड़ाइयाँ हुई। शूद्रों और वेश्यों में कलह हुआ, ब्रह्मणों की उपजातियों में स्पधां और ईषीं हुई। हिन्दू जाति हजारों ऐसे वर्गों में विभक्त हो गई जिन्होंने समस्त समाज को प्रनष्ट कर दिया। यह उपमा उपमेय के लज्जण को न समम्मने के कारण था। वस्तुतः वेद मन्त्र में जो नियम दिया गया है वह विश्वज्यापी है। अर्थात् समाज के चार मोटे भोटे भाग होने चाहिये:—

- (१ ज्ञान की वृद्धि करने वाले ब्राह्मण जो मुख के समान है।
- (२) बलवान चित्रय बाहू के समान।

- (३) उद्योगी वैश्य जाँघों के समान।
- (४) अन्य साधारण श्रमजीवी शुद्ध पैर के समान।

इसको वैदिक भाषा में चार वर्ण कहते हैं। यहाँ वर्ण का अर्थ रङ्ग नहीं है अपित 'वृवरणे' धात से वर्ण वह कर्त्तंव्य है जो मनुष्य समाज सेवा के लिये चुन लेता है। यह वर्ण किसी पर बलात् थोपा नहीं जाता। मनुष्य इसको स्वयं चुनता है। चुनने में रुचि और शक्ति दोनों ही देखनी पड़ती है, जिस मनुष्य का मस्तिष्क अच्छा है और जिसे ज्ञान-वृद्धि में रुचि है वह अनेक प्रकार के वैज्ञानिक अनुसंधान तथा आविष्कार करके समाज की समृद्धि में भाग लेगा। ऐसा मनुष्य ब्राह्मण कहलायेगा। जो शरीर में बलिष्ठ है और श्रवीर है वह समाज की गुण्डों से रचा करेगा, वह चत्रिय हैं। जो धन धान्य उत्पन्न करेगा और कला कौशल की उन्नति करेगा वह वैश्य है। जो सेवा ही कर सकता है श्रीर तीनों वर्णों को उनके काम में सहायता दे सकता है वह शुद्र है। यह ब्राह्मण, च्रिय, वैश्य, शुद्र पैतुक जन्म पर आधारित नहीं है। गुण कर्म और स्वभाव के अनुकृत इनका वर्गीकरण हुआ है, भेद भाव के लियं नहीं। श्रिपतु सहयोग के लिये। यह एक दूसरे के पूरक हैं।

समाज के यह चार वर्ग बड़े बड़े हैं। परन्तु जब समाज बड़ा होता है तो हर वर्ग में विशेषज्ञता की आवश्यकता पड़ती है। एक छोटे से गाँव में एक ही दुकान होती है। उसी पर नमक मिर्च भी विकती है और कपड़ा भी। और छोटी छोटी द्वायें भी। परन्तु बहे शहरों में तो हलवाइयों की दुकानें कई तरह की होती है। पूड़ी की अलग, मिठाई की अलग। कपड़ों की दुकानें भी अलग होती हैं। इसी प्रकार जब समाज में विशालता आती है तो बाह्मण, ज्ञिय, वैश्य और शूद्र भी बीसियों वर्गों में विभक्त हो जाते हैं, परन्तु सौन्द्र्य यह है कि वे सब कितने ही भिन्न क्यों न हों परस्पर प्रक होते हैं घातक नहीं। वेद मन्त्र में शरीर की उपमा देकर इसी प्रकत्व पर बल दिया है। इसका आधार जन्म आदि गौण नियमों पर नहीं होना चाहिये। स्वाभाविक प्रवृत्तियों और रुचियों पर ही इसका आश्रय होना चाहिये।

सुसंगठित समाज के लिये कई चीजों की आवश्यकता होती है। जैसे धन, कृषि, उद्योग, कला कौराल, व्यापार, यात्रा के साधन, सेना, विद्याध्ययन आदि। वेदों में इन सब विषयों पर शिज्ञायें विद्यमान हैं।

#### ग्यारहवाँ अध्याय

#### धन

प्रत — वेद में धन के सम्बन्ध में क्या शिचा है ? उत्तर — ऋग्वेद के आरम्भ में ही एक मंत्र धन के सम्बन्ध में है क्यों कि बिना धन के तो जीवन नहीं हो सकता। श्राग्निना रियमश्रवत् पोपमेव दिवे दिवे । र्यशसंवीरवत्तमम् । (ऋग्वेद मंडल १, सूक्त १, मंत्र ३) (श्राग्निना) ईश्वर के उपदेशों के द्वारा, (रियम्) धन को, (अश्वत्) प्राप्त करे, (दिवे दिवे) हर रोज। वह धन कैसा हो १ (पोषम्) पुष्टि देने वाला, (यशस्म्) कीर्ति देने वाला, (वीरवत्तमम्) शक्ति बढाने वाला।

तात्पर्य यह है कि बेईमानी से धन मत कमाश्रो। ईश्वर की श्राज्ञा में रह कर धर्म से धन कमाश्रो। ऐसा धन न हो कि तुम्हारा पालन पोषण न हो सके। ऐसा भी धन न हो कि लोग तुम को गालियाँ दे। धन सं तुम्हारी कीतिं बढ़नी चाहिये। धर्म से कमाश्रो श्रीर धमं से खर्च करो। वेद में लिखा है:—

ऊर्ज विश्रद् वसुवितः सुमेधा श्रधारेण चत्तुपा मित्रि-येण गृहानेमि । सुमना वन्दमानो रमध्वं मा विभीत मन् । (श्रथवं वेद ७६०१)

एक गृहस्थी अपने परिवार वालों से कहता है:-

(सुमना वन्द मानो रमध्यं) आप अपने मनों को ठीक रखते हुये और एक दूसरे की वन्दना करते हुये आनन्द कीजिये, (मा विभीत मत्) सुमसे मत डिरये। मैं स्वार्थी बनकर आपको कब्ट न दूँगा क्योंकि मैं, (ऊर्ज विभ्रत) तेज को धारण करता हूँ, (वसुविनः) धन कमाता हूँ, (सुमेधा) बुद्धि वाला हूँ, मेरी नीयत खराब नहीं है, (अधोरेण मित्रियेण चक्षुषा गृहान् ऐमि) कोमल मित्र की आँख से मैं घर में आता हूँ। अर्थात् मैं प्रेम से रहूँगा। धन कमाऊँगा और आप सब को सुख दूँगा। जो दुष्ट और स्वार्थी हैं वे जो कमाते हैं अपने ही उत्पर स्वर्च कर देते हैं।

इमे गृहा मयोभुव ऊर्जस्वातः पयस्यन्तः।
पूर्णा वामेन तिष्ठन्तम्ते नो जानन्त्यायतः।।
(अथर्व ७६०-२)

ये घर सुखी और शक्ति वाले तथा दूध वाले हो। भरपूर हों। उत्तम वस्तुयें उनमें हो। और उदार हृदय लोग हमारा स्वागत करें। जो लोग परिश्रमी उदार और प्रेम युक्त होते हैं। उन्हीं के घर धन धान्य, दूध दही से भरपूर होते हैं, और उन्हीं को सुख होता है। ऋपण, कंजूस और आलसी कभी फूलते फलते नहीं।

> उपहृता भृरिधनाः सखायः स्वादुसंग्रदः । अनुध्या अतृष्या स्त गृहा मास्मद् विभीतन ॥ (अथर्व ७-६०-४)

(भूरिधनाः) बहुत धन कमाने वालं, (सखायः) साथ-साथ ईश्वर की स्तुति करने वाले, (स्वादुसंगुदः) जीवन का श्वानन्द् लेने वाले (श्रक्षुध्या) भूखा न मरने वाले (श्रतृष्षा) प्यास से न तड़पने वाले, (गृहा स्त) घरवालो तुम रहो, (मा श्वस्मद् विभीतन) हमसे डरो मत। यदि धनी आदमी धर्मात्मा या दानी हो तो घर के, मुहल्ले के, नगर के और देश के लोग उसका मान करते हैं।

पित जब विवाह करता है तो प्रतिज्ञा करता है कि मैं पत्नी का पालन करूँ गा। जो पित यह आशा रहता है कि पत्नी भी मिले श्रीर वह विवाह के साथ बहुत सा धन धान्य, कपड़े, श्राभूषण, गाड़ी मोटर, बासन भाँडे भी लावे उनके विरुद्ध अथर्य वेद में एक मार्मिक भर्मना है:—

त्रश्लीला तन्भविति रुशती पापयाम्यया । पतिर्यद् बध्वोः वाससः स्वमङ्गमभ्यूर्णुते ।

( ऋथर्व वेद १४-१-२७ )

जो पित अपनी वधू के वस्त्रों से अपने अङ्गों को ढकता है अर्थात् वधू क द्वारा लाये हुये सामान के उपभोग की इच्छा करता है उसका शरीर अश्लील या दृष्ति हो जाता है। अतः दहेज लेने या उसको चाहने की प्रथा को वेद ने पाप बताया है।

समस्त शुद्धियों मे अर्थ-शुचि (ईमानदारी) सबसे श्रेष्ठ श्रीर अवश्यक है। ऋग्वेद का यह मन्त्र देखिये:—

शुची वो हव्या मरुतः शुचीनां शुचि हिनोम्यध्वरं शुचिभ्यः ऋतेन सत्यमृतसाप अ।यन् शुचिजन्मानः शुचयः यावकाः।

( ऋग्वेद मंडल ७, सूक्त ५६, मंत्र १२ )

(महतः) हे संसार के लोगों (वः शुचीनां) तुम शुद्ध लोगों

के ( शुनी हव्या ) सामान 'चीजें' शुद्ध हों, ( शुनिभ्यः शुनि अध्वरं हिनोमि ) मेरी प्रेरणा है कि तुम शुद्ध धर्म से कमाये हुये शुद्ध पदार्थों के साथ शुद्ध यज्ञ करो । शुद्ध सत्य और शुद्ध वैदिक नियमों के द्वारा तुम्हारे जीवन शुद्ध और दूसरों को शुद्ध करने वाले बनें । रिश्वत लेना, जुन्ना खेलना, वेईमानी करना, किसी का माल झीन लेना यह सब श्रधमं की कमाई है और यह घरों और देशों को नष्ट कर देती है ।

#### बारहर्वे अध्याय

#### पशुधन

धनों में सब से उत्कृष्ट 'पशुधन' है। श्रथवंवेद के सत्रहवें कारड में इस प्रार्थना को कई बार दुहराया गया है:—

त्वं नः पृणीहि पशुमिर्दिश्वरूपैः सुधायां मा घेहि परमे व्योमन् ।

हे परमात्मन् (त्वं) आप, (नः) हमको, (विश्वक्ष्पैः पशुभिः) नाना प्रकार के पशुद्धों से प्रसन्न की जिये, (परमे व्योमन्) इस विशाल जगत् में (मा = माम्) मुक्त को, (सुधायां) अमृत में, (धेहि) रिलये, अर्थात् अनेक पशुद्धों को देकर मुक्तको सुली बनाइये।

पशुत्रों की उत्पत्ति का यह वर्णन है :--

तस्मादश्वा अजायन्त ये च के चोभयादतः।
गावो ह जित्रे तस्मात तस्माज् जाता अजावयः॥
पश्रुंस्तांश्चक्रे वायव्यानारस्या ग्राम्याश्च ये॥
(अथवंवेद कार्ल्ड १९, स्क ६, मंत्र १२, १४)

उसी ईश्वर ने घोड़ों को बनाया श्रीर उन पशुश्रों को जो हो दांत वाले हैं। गायों, बकरियों श्रीर भेड़ों को बनाया, उसी ईश्वर ने वायु में विचरने वाले, वन में फिरने वाले, तथा माम में रहने वाले पशुश्रों को बनाया।

मनुष्यों के साथ पशुत्रों का साथ है, पशुत्रों में भी वहीं जीवात्मा है जो मनुष्यों में। इस प्रकार जीव की हष्टि से सब प्राणी एक हैं। इसीलिये कहा है कि "मित्रस्याहं चक्षुणा सर्वाणि भूतान समीले" (यजु ३६-१८) अर्थात हम सब प्राणियों को मित्र की हष्टि से देखें। मनुष्यों के घरों में जो घोड़े, गधे, गाय, बैल, भेड़, बकरी, कुत्ते पाले जाते हैं वह केवल मनुष्य की सेवा ही नहीं करते आपतु अपनी संस्कृति का स्तर भी जंचा करते हैं। युद्ध के घोड़े स्वामी भक्त बन जाते हैं और स्वामी की रक्ता के के लिये अपने प्राण दे देते हैं। गड़िरयों के कुत्तों की बुद्धि इतनी तीत्र हो जाती है कि वह भेड़ों की रखवाली कर सकते हैं। दिल्ली अफ्रीका में किम्बर्ल (Kimberley) नामक एक नगर है जहाँ खानों में से हीरे निकाले जाते हैं। हीरों की रखवाली के लिये कुत्तों को शिक्ता दी जाती है। चौकीदार को चोर प्रलोभन

दे सकते हैं परन्तु कुत्तों को नहीं। सारांश यह है कि मनुष्य और पशुत्रों का संसगं दोनों के लिये लामकर है। मनुष्य को अपने कोम काज में सहायता मिलती है और पशुत्रों की आन्तरिक उन्नति का विकास होता है। इसीलिये यजुर्वेद से पहले मन्त्र में प्रार्थना है—('यजमानस्य पशून् पाहि') यजमान के पशुत्रों की की रचा कर। क्योंकि पशु धन है। और श्रेष्ठ धन है। बिना पशुत्रों के आप यन्त्रों (कलों) से काम चला सकते हैं। परन्तु जो सम्यता जड़ यन्त्रों पर ही निर्भर रहती है और पशुत्रों की उपेचा करती है, वह कितनी ही चमकीली और सुविधा जनक क्यों न हो उसमें सब से बड़ा दोप यह है कि वह पशुत्रों के विकाम का अवसर नहीं देती। इसलिये पशुधन की उपेचा ठीक नहीं।

स नः पवस्य शं गवं शं जनाय शमवेते ।

शं राजनाषधीभ्यः ॥

(सामवेद उत्तराचिक १।१।३)

हे परमात्मन् (नः पवस्व) हमको ऐसी प्रेरणा कीजिये कि (गवे शम्) हम गायों के प्रति शुभकारी हों, (शं जनाय) अपने नौकर चाकरों के प्रति शुभकारी हों, (शं अर्वते) घोड़ों के प्रति शुभकारी हों, (शं अर्वते) घोड़ों के प्रति शुभकारी हों, (शं अर्थोभ्यः) दृत्तों, लताओं, पौधों की भी उन्नति करें।

इस मन्त्र में गाय और घोड़े का विशेष उल्लेख है। क्योंकि यह सबसे अधिक उपकारी हैं, गाय का नाम धेनु है अर्थात् वह पीने के लिये दूध देती है। इस यौगिक अर्थ में वे सब पशु धेनु हैं जिनका दूध पिया जाता है। भारत में गाय, भैंस और बकरी धेनु है। अरब में ऊंटनी भी धेनु है, क्योंकि अरब वाले ऊंटनी का भी दूध पीते हैं। इसी प्रकार 'अर्वत' नाम है घोड़े का। घोड़े को 'वाजी' भी कहते हैं, जहाँ गधे की सवारी करते हैं वहाँ 'गधा' भी वाजी है। अनड्वान् (अनस् + वह) नाम बैल का है क्योंकि वह अनस् अर्थात् गाड़ो को खींचता है। वे सब पशु जो गाड़ियों को खींचते हैं बैल, भैंसे, ऊँट, पहाड़ी बकरे यह सब 'अनड्वान्' कहलाने के योग्य हैं। इन की रक्षा करना उसी प्रकार मनुष्य का कर्त्तंच्य है जिस प्रकार अपने नौकर चाकरों की।

इत सब पशुओं में गाय को सबसे श्रेष्ठ माना गया है। 'गो' शब्द के संस्कृत भाषा में कई श्रर्थ हैं, नीचे का श्लोक पाठकों के मनोविनोद के लिये देते हैं:—

चीरं चान्नं तथा ज्ञानं, लोकेम्यो दीयते यया। गोमाता मा सदा सच्या, धेनुः पृथ्वी सग्स्वती॥

धेनु हमारी माता है क्योंकि वह दूध पिलाती है, पृथ्वी माता है क्योंकि वह अन्न देती है। सरस्वती (वाणी) माता है है क्योंकि वह ज्ञान देती है, धेनु, पृथ्वी और वाणी तीनों के लिये संस्कृत में 'गो' शब्द आता है। अतः 'गोमाता' तो सदा ही सेव्या अर्थान् सत्कार के योग्य है।

इसी आशय का एक वेद मनत्र भी है:-

इन्द्रा युवं वरुणा भूतमस्था श्रियः प्रेतारा चुनभेव धेनोः। सा नो दुदीयद् यवसेव गत्वी सहस्रधारा पयसा मही गौः।।
(ऋग्वेद ४-४१-५)

हे इन्द्र और वरुण तुम दोनों, हमारी इस प्रार्थना के प्रेरक हूजिये, जैसे बैल गाय के। यह प्रार्थना हमको इस प्रकार फल देवे जैसे वास खाने वाली बड़ी गाय सहस्रधार दूध से हमको तृप्त करती है।

> इहैव गाव एतने हो शकेव पुष्यत । इहैवोत प्रजायध्वं माय संज्ञानमस्तु वः । ( अथर्व वेद ३-१४-४ )

(गावः) हे गौत्रो, (इह एव एतन) मेरे घर में आत्रो, (शका इव पुष्यत) भोजन खा-खा कर पुष्ट होत्रो, (इह एव उत प्रजायध्वं) यही बच्चे उत्पन्न करो, (मिय वः संज्ञानं अस्तु) मुक्त में तुम्हारा प्रेम होवे।

संजग्माना अविभ्युषीरस्मिन् गोष्ठे करीषिशीः।

विश्रतीः साम्यं मध्वनमीवा उपेतन ॥

( अथवं वेद ३।१४।३ )

(श्रिस्मन् गोष्ठे) इस गोशाला में, (श्रिबिश्युषोः) बिना किसी भय के, (संजग्मानाः) साथ-साथ प्रेम से रहो, (करीषिणोः) भौर यहीं गोवर करो, (सोन्यं मधु विश्वतीः) सोम के समान गुणकारी मीठा दूध दो, (श्रानमीवा उपेतन) भौर तुमको कोई रोग न हो। मया गावो गोपतिना सचध्दमयं वो गेएट इह पोषयिष्णुः।

शयस्पोषेस बहुला भवन्तीर्जीवा जीवन्तीरुप वः सदेम।

(श्रथर्व ३।१४।६)

(गावः) हे गौद्यो, (मया गोपतिना स्वध्वम्) मुक्त गो-पित के साथ रहिये, (श्रयं गोष्टः इह्) यहाँ यह गोशाला, (वः पोषियिष्णुः) तुम्हारी पोषण करने वाली हो, (रायस्पोषेण-बहुला भवन्तीः) धन धान्य से पुष्ट होकर तुम बढ़ो, (जीवाः) इम जीव लोग, (जीवन्तीः वः उपसदेम) जीती हुई तुम गोश्रों की सेवा करें।

इन मन्त्रों में गोरत्ता श्रीर गोरत्ता से धन धान्य की संवृद्धि का कथन है, 'जीवन्तीः वः' इन शब्दों से स्पष्ट हैं कि गायों को यह में मारने या मांस खाने का संकेत तक नहीं हैं। वैदिक संस्कृति में किसी प्राणी को कष्ट पहुँचाने का प्रसङ्घ नहीं हैं। इसका मृलमन्त्र हैं सभी का कल्याण श्रीर सभी का विकास। मनुष्य को यह श्रधिकार नहीं कि श्रपने स्वार्थ के लिये किसी की हिसा करे। 'श्रहिंसा परमोधर्मः'।

#### तेरहवाँ ऋध्याय

#### कृषि

पशुधन से उतर कर दूसरा धन 'क्विष' है, ऋग्वेद में आया हैं:—

एको द्वे बसुमती समीची इन्द्र आ पत्री पृथिबीसृत द्याम्। (ऋग्वेद ३-३०-३१)

(एकः इन्द्रः) ऋद्वैत परमात्मा ने, (द्वे पृथिवी उत द्याम्) पृथिवी ऋौर द्यौ दोनों को, (समीची वसुमती ऋा पत्रौ) वसु-मती ऋर्यात् धन देने वाजी बनाया।

यहाँ पृथिवी और द्यौ दोनों लोकों को कसुमती या धन देने वाली कहा है। जब दैव बरसता है तो पृथिवी श्रन्न उत्पन्न करती है। परन्तु मनुष्य का कत्तंत्र्य है कि वह श्रपने ज्ञान द्वारा भूमि से कृषि करके श्रन्न उत्पन्न करे। पशुश्रों के समान केवल देव पर निभैर न रहे।

> सीरा युञ्जन्ति कवयो युगा वितन्वते पृथक् । धीरा देवेषु सम्नयो ॥

> > ( अथर्व वेद ३। १७। १)

(देवेषु सुम्नयौ) देवां के प्यारे, (धीराः कवयः) बुद्धिमान् भौर ज्ञानी लोग (सीरा युद्धन्ति) इल को जोतते हैं। (पृथक् युगा वितन्वते) श्रीर वैलों के कन्घों पर जुत्रा लगाते हैं। इस मन्त्र में खेती करने वालों को 'कवि', 'धोर' और 'देवों' के प्यारे कहा है, क्यों कि संसार भर के लिये खाना उत्पन्न करना श्रेष्ठ श्रीर ज्ञानी पुरुषों का ही काम हो सकता है। परन्तु खिना परिश्रम श्रीर ज्ञान के श्रन्न उत्पन्न नहीं होता। जंगली श्रिशित्त मनुष्यों के पास लम्बे चौड़े भूमि भाग पड़े हैं जिन में किसी ने हल नहीं चताया। वहाँ के लोग पृथित्री से खाना नहीं ले सकते। जब यही भाग शिन्तित विज्ञान-वेत्ताओं के स्वत्व में श्रा जाते हैं तो न केवल उन देशों के लिये ही श्रिपतु श्रन्य देशों के लिये भी खाना सुलभ हो जाता है।

वेद कहता है:-

युनक्त सीरा वियुगा तनीत कृते योनी वपतेह बीजम् । विराजः रनुष्टिः सभरा असन्तो नेदीय इत् सृएयः पक्वमा यवन् ॥ (अथर्ववेद ३-१७-२)

(युनक्त सीरा) हल को जीतो, (युगाः वितनीत) जुओं को सीधा करो। (छते योनौ) खेत में लीकें बनाओ। (इह बीजं वपत) और उनमें बीज बोओ। (विराजः श्तुष्टिः सभरा असन्) ईश्वर की छपा से हमारा भाग्य भरपूर हो। (नः नेदीय इत् स्एयः पक्वं आ यवन्) और हमारी दरांती के पास पका हुआ अन आवे।

अर्थात् यदि इम लोग ज्ञान पूर्वक इल चलाकर भूमि को

जोतेंगे और लकीरों में बीज बोयेंगे तो ईश्वर की कृपा से अन्न उपजेगा और हम अपनी दरांती (हँ सिया) से पके अन्न को काट सकेंगे।

ऋग्वेद मण्डल १०, सूक्त १०१# में इसी आशय को कुछ शब्दान्तर के साथ वर्णन किया है:—

युनक्त सीरा वि युगा तनध्वं कृते योनी वपतेह बीजम्। गिरा च श्रुष्टिः समरा अक्षन् नो नेदीय इत् सृएयः पक्तमीयात्।। (मन्त्र ३)

सीरा युञ्जन्ति कवयो युगा वितन्त्रते पृथक् धीरा देवेषु सुम्नया॥ (मन्त्र ४)

निराहावान् कृषोतन सं वस्त्रा दधातनं । सिश्चा महा श्रवत मुद्रिणं वयं सुषेकमनुपत्तितम् । (मन्त्र ५)

मन्त्र ३ में 'गिरा' श्रीर 'स्नुष्टिः' दो शब्द हैं। 'गिरा' (वाणी) ज्ञान का द्योतक है श्रीर 'स्नुष्टि' श्रन्न का। ज्ञानी ही श्रच्छे किसान हो सकते हैं। समाज में किसानों का पद ऊँचा होना चाहिये क्योंकि भूमि पर लौकिक श्रन्न दाता वही हैं।

५ वें मन्त्र में (त्राहावान् निः कृणोतन ) त्रर्थात् जलाशय बनाने का विधान है जहाँ गाय बैल जल पी सकें। (उद्रिणं

<sup>#</sup>यजुर्वेद अध्याय १२, मन्त्र ६७, ६८ में भी यही है।

अवतम्) जलों से भरे हुये कुएड, कुएँ या तालाब। 'वरत्र' को हिन्दी में 'वर्त' या रस्सी कहते हैं। इनसे मावों को बांधकर सींचने के लिये पानी निकालते हैं। तात्पर्य यह है कि वेदीं में खेतों के जोतने, बोने, सींचने और फसल काटने का उपदेश है।

यजुर्वेद श्रध्याय १८ के १२ वें मन्त्र में भिन्न भिन्न श्रन्नों के नाम दिये हैं:—

र्जाहयश्र में यवाश्र में मापाश्च में तिलाश्च में मुद्गाश्च में खल्वाश्च में प्रियङ्गवश्च मेऽणवश्च में श्यामकाश्च में नीवाराश्च में गोधृमाश्च में मस्रुराश्च में यज्ञेन कल्पन्ताम् ।

यहाँ ज़ीहि ( चांवल ), यव ( जौ ), माष ( उड़द ), तिल ( मुद्ग ), मृंग, खल्व. प्रियङ्गव, श्राणु, श्यामक नीवार श्रादि । मिन्न-भिन्न प्रकार के चांवल, गोधूम ( गेहूँ ), मसूर श्रादि श्रानों के उत्पन्न करने का विधान है । यह ( यज्ञेन कल्पन्ताम् ) श्रार्थात् यज्ञ द्वारा उत्पन्न होंगे । यज्ञ का श्रार्थ यहाँ कृषि यज्ञ है । कृषि या खेती करना यज्ञ है । यज्ञ का श्रार्थ केवल श्राग जलाकर उसमें श्राहुति देना नहीं है । उपजीविका के लिये पदार्थों का उत्पन्न करना भी यज्ञ है । इस श्रार्थ में हर किसान यज्ञमान या याज्ञिक है । राजा जनक को पौराणिक गाथाओं में शुनासीर या हल कोनने वाला कहा है । यह शुनासीर शब्द वेदों से लिया गया है ।

शुनासीरा हविषा ताशमाना सुविष्यला श्रोषधीः कर्तमस्मै । (श्रथर्व वेद ३-१७-५) (शुनासीरा अर्थात्) हल और हल चलाने वाले लोगों, (हविषा तोशमानाः) उपजीवन के पदार्थों से प्रसन्नचित्त होकर, (अरोषधीः) पौधों को, (सुपिष्पलाः) फलवती, (कर्तम्) करो, (अरमै) प्रजानन के लिये।

यहाँ शुनासीरा, तोशमाना कर्तम् यह द्विवचनान्त हैं। कृषि कार्य और कुत्र ह दोनों को सम्बोधन किया है। शुन अर्थात् हल और 'सोर' या उसका फलक यह दोनों कृषि कार्य के प्रतीक हैं।

खेती को सर्वोत्तम बताना प्राचीन वैदिक शिचा है। क्योंकि समस्त मानव जीवन का भौतिक भार कृषि पर हैं।

कृषि-यज्ञ का ही पूरक खनिज पदार्थों की प्राप्ति के लिये खनन यज्ञ हैं:—देखो

अश्मा च में मृत्तिका च में गिरयश्च में पवति श्च में सिकताश्च में वनस्पतयश्च में हिरएयं च में श्यामं च में लोहश्च में सीसं च में त्रपु च में यज्ञीन कल्पन्ताम्।

(यजु १८-१३)

यहाँ (श्रशमा) पत्थर, (मृत्तिका) मिट्टी, (गिरयः), चटानें, (पर्वताः) पहाड़ी पत्थर, (सिकता) बालू, (वनस्पतयः) पहाड़ी लकड़ियाँ (हिरएय) स्रोना, (श्याम) शायद चाँदी, (लोह), लोहा सीसा, (त्रपु,) जस्ते का वर्णन हैं। यह पदार्थ यन्त्र श्रादि के निर्माण में काम आते हैं।

#### चौदहवाँ ऋध्याय ठ्यापार

इन्द्रमहं विभिजं चोदयामि स न एतु पुर एता नो श्रम्तु । नुदन्न राति परिपन्थिनं मृगं म ईशानो धनदा श्रम्तु मह्मम् ।

यं परिधानो बहरो देवयाना ऋन्तरा द्यावापृथिनी चरन्ति ते मा जुपन्तां पयमा घृतेन यथा क्रीत्वा धन-माहराशि। (अथर्व वेद काण्ड ३, सूक्त १५, मन्त्र १-२)

यहाँ 'वििण्ज' या व्यापारी को इन्द्र कहा है : व्यापार के लिये यातायात की सुविधा चाहिये । मार्ग मे डाकू (परिपंथिनं ) क्योर व्याघ श्रादि घातक जन्तु (मृग ) न मिलें ।

(ये बहवो पन्थानः) जो बड़े मार्ग ( द्यावापृथिवी श्रन्तरा) पृथिवी श्रीर द्युलोक श्रर्थात् श्रन्तरित्त में है जहाँ ( देवयानाः) वायुयान चलते हैं। (ते मा पयसा घृतेन जुपन्तां) वे मुमे जीवन की सुविधायें दूध घी देवें। (यथा क्रीत्वा) जिससे में व्यापार करके (धनं)धन को (श्राहराणि) ले सकूँ।

यहाँ व्यापार मंडली श्रीर व्यापारी वायुयानों का उल्लेख है। 'विग्तिज' श्रथात् विनया इन्द्र है और उसके वायुयान देव-यान हैं। 'क्रीत्वा' श्रथात् क्रय विकय करके ही व्यापारी एक देश का माल दूरस्थ देश में पहुँचा सकते हैं। श्रीर इसी से धन मिलता है। चार वर्णों में वैश्य मानव जाति का वह विभाग है जिसका सम्बन्ध उत्पत्ति (कृषि, कला कौशल श्रादि) यातायात , श्रीर विनिमय तथा धन-प्राप्ति के श्रन्यान्य विभागों से हैं।

शिचा, चिकित्सा, कला कौशल श्रादि के विषय में बहुत सामग्री है जो स्थानाभाव से नहीं दी जा सकती।

## श्री पं॰ गंगाप्रसाद उपाध्याय कृत अंग्रेजी ग्रंथ

| Philosophy of Dayananda                | 10.00 |
|----------------------------------------|-------|
| Light of Truth                         | 7 50  |
| Social Reconstruction by Buddha &      |       |
| Dayananda                              | 2.00  |
| Vegic Culture                          | 3.50  |
| Life After Death                       | 1.25  |
| Daily Home or Agnihotra                | 0.15  |
| Landmarks of Dayananda's Teaching's    | 1.00  |
| Religious Renaissance Series           |       |
| Bound Rs. 2.50; Ordinary Rs. 1-50      | )     |
| Reason & Religion                      |       |
| Swami Dayananda's Contribution to      |       |
| Hindu Solidarity.                      |       |
| I and My God                           |       |
| The Origin Scope & Mission of Arya Sar | naj . |
| Worship                                | ,     |
| Superstitition                         |       |
| Christianity in India                  |       |
| Marriage & Married Life                |       |
| Humanitarian Diet (Dr. Satya Prakash)  | 2.50  |
| Life & Teachings of Swami Dayananda    |       |
| (Vishwa Prakash, B. A., LL. B.)        | 30.0  |



# मनुष्य के कर्तव्य

[ DUTIES OF MAN ]



श्री चिरंजीवलाल वानप्रस्थ (स्वामी प्रेम-भिद्यु)

# मनुष्य के कतंष्य [DUTIES OF MAN]

लेखक---

# श्री चिरंजीवलाल वानप्रस्थ

ं (स्वामी प्रेम-भिन्नु )

प्राप्तिस्थान≉

श्री रामलाल मह्निक ४/६० कनाट सरकस, न्यू देहली।

वृतीय संस्करण } चैत्र २००४ { मूल्य १=)

प्रकाशक— संघम पब्लिशर्ज लिमिटेड नर्इ दिल्ली ।

> लेखक की रचनाए १. गायत्री महत्त्व २. वंदिक लोरियां ३. मनुष्य के कर्तव्य ४. प्रेम का मार्ग

> > मुद्रक---श्री ति**लोकचन्द** 'जैन' इन्द्रप्रस्थ प्रिटिंग प्रेस, किन्ज रोड, देहली।

### भूमिका

यह मनुष्य-जीवन सृष्टिकर्ता परमेश्वर की सर्वोत्तम रचना है। शेष सम्पूर्ण जड़ चेतन सृष्टि मनुष्य को अपनी महत्ता प्रकट करने श्रीर सृष्टि को व्यावहारिक रूप में रखते हुए उसका सदुपयोग करने के लिये साधन रूप में बनाई गई है। संसार की प्रत्येक वस्तु में कुछ ऐसे विशेष गुण होते हैं, जिन से उसकी पहचान की जा सकती है श्रीर उन गुणों के श्रभाव में उस वस्तु का श्रस्तित्व ही नहीं रहता। जैन प्रत्येक चमकने वाली या भोने के रङ्ग की वस्तु सोना नहीं है, उसी तरह प्रत्येक दो टांगों, द हाथ श्रीर एक सिर वाला मनुष्य दिखाई देने वाला व्यक्ति मनुष्य नहीं है।

अगिन के स्वाभाविक गुण ताप, प्रकाश, चमक आदि हैं। जिस चीज में ये गुण नहीं, वह अगिन नहीं। इसी तरह मनुष्य में भी पशु, पत्ती आदि अन्य चेतन प्राणियों की अपेत्ता कुछ विशेष गुण हैं। इन्हीं गुणों के आधार पर मनुष्य को महान् शक्तिसम्पन्न, सर्वश्रेष्ठ प्राणी और ईश्वर की सर्वोत्तम रचना कहा जा सकता है। मनुष्य के ये सब गुण उसके अन्दर ही विद्यमान हैं; यदि वह चाहे और उने उचित शित्ता मिले तो वह उन गुणों का विकास कर सकता है। जिन माननीय गुणों के आधार पर मानव जन्तुसृष्टि का सर्वश्रेष्ठ प्राणी मनुष्य कहलाता है, ये गुण ही मनुष्य के धर्म हैं। 'मनुष्य के धर्म' को 'मनुष्य के कर्तव्य' (Duties of man) भी कहा जा सकता है। यद्यपि कर्तव्य

(duties) शब्द से 'धर्म' का पूर्ण बोध नहीं होता । 'धर्म' के जो त्र्यनेक ऋर्थ प्रचलित रहे हैं, उन में एक ऋर्थ 'कर्तव्य' भी हैं। इस पुस्तक में सनुष्य के इन्हीं कर्तव्यों का वर्णन किया है।

जिस तरह श्राग्न लकड़ी के श्रन्दर विद्यमान हैं; परन्तु उसे प्रकट करने तथा उसका सदुपयोग लेने के लिए श्रनेक साधनों से काम लेना पड़ता है। विल्क तप भी करना पड़ता है। लकड़ी को मुखाना, साफ करना, उसे श्राग से संयुक्त करना श्रीर उस पर पकान्न बनाना श्रादि। इसी प्रकार मनुष्यों के श्रन्दर जो गुए विद्यमान हैं, उनका प्रकाश करने तथा समुचित उपयोग लेने के लिए श्रनेक तप करने होते हैं। देखा यह जाता है कि श्रपनी स्वतन्त्र इच्छा शक्ति (Free Will) का उपयोग मनुष्य प्रायः अपने मानवीय गुणों के विकास तथा मनुष्य जीवन के सदुपयोग में नहीं लगाता, श्रपितु श्रपने मस्तिष्क की सहायता लेकर वह श्रपने कर्तव्यों से बचने श्रीर उन्हें दूसरों पर लादने का प्रयत्न करता है। यही मनुष्य की निर्वलता है। श्रीर मानवस्वभाव की इसी कमजोरी का परिणाम श्राज की यह विश्वव्यापी श्रशान्ति है।

दूसरी श्रोर यदि मनुष्य श्रात्म-नियन्त्रण कर श्रपनी शक्तियों का उपयोग श्रपने कर्तव्य पालन के लिए करे, तो संसार का रूप ही बदल जाय। मनुष्य के जो कर्तव्य उसे मनुष्य बनाते हैं उन्हीं का वर्णन इस पुस्तक में हैं। यदि मनुष्य इन कर्तव्यों का सम्यक्तया पालन करे तो वह न केवल मनुष्य पद प्राप्त कर सकता है श्रपितु वह देवत्व भी प्राप्त कर सकता है। मनुष्य के श्रन्दर जो महान् ज्योति श्रोर शक्ति विद्यमान है, वह इन कर्तव्यों का समुचित रूप से पालन करने से प्रकट हो जाती है श्रोर जब

#### [ 3 ]

मनुष्य उस से काम लेने लगता है तो वह विचित्र शक्तियों का स्वामी हो जाता है। यही मनुष्य जीवन का लच्च है।

यह सारी पुस्तक एक तरह से वेद के एक ही मन्त्र, जिसे कर्ज से बेबाक़ होने के सम्बन्ध का कहा जा सकता है, की ज्याख्या है।

इस पुस्तक के लिखने में श्री पं॰ मुकन्दराम जी शास्त्री लुधियाना निवासी ने मुक्ते बहुत सहायता दी है। उनका मैं हृदय से ऋाभारी हूँ।

१८, रैटीगन रोड, } लाहीर।

—विरं जीवला**ल** 

प्रथम वैशाख, १६६६.

# मनुष्य के कर्तव्य

[ 8 ]

# प्रारम्भिक

श्रनुणा श्रिष्मिश्चनुणाः परस्मिन्, तृतीये लोके श्रनुणाः स्याम। ये देवयानाः पितृयानाश्च लोकाः, सर्वान् पथो श्रनुणा श्रान्तियेम।।

शब्दार्थ:—( श्रास्मन् श्रनृणाः ) इस लोक में हम उन्रुण होवें (परिस्मन् श्रनृणाः ) परलोक में भी उन्रुण होवें श्रौर ( तृतीये लोके श्रनृणाः स्याम ) तीसरे लोक में भी उन्रुण होवें (ये देवयानाः पितृयानाश्च लोकाः) जो देवयान या पितृयान मार्गों के लोक हैं। (सर्वान् पथः) सब मार्ग चलते हुए हम (श्रनृणाः श्राच्चियेम) ऋण से मुक्त होकर रहें। भावार्थ:—जैसे सांसारिक माता ऋपनी सन्तान को शिक्षा देकर उत्तम बनाने का यत्न करती है ऋौर हर तरह के दुःखों से बचने ऋौर सुखपूर्वक जीवन व्यतीत करने के निमित्त उपदेश करती है, इसी प्रकार वह जगत्-माता सब मनुष्यों को ऋपनी मन्तान की तरह उनके कल्याण के लिये इस वेद मन्त्र के द्वारा उपदेश करती है। वह कहती है:—

हे कल्याण इच्छुक मनुष्य ! यदि तू ऋपने जीवन को सफल वनाना चाहता है ऋौर ऋपने जीवन के प्रत्येक उद्देश्य में सफलता चाहता है ऋर्थात् ऋाध्यात्मिक ऋाधिदैविक, ऋाधिभौतिक इन सर्व प्रकार के दुःखों से वचकर सूख ऋौर शान्ति के स्रोत में गोता लगाना चाहता है। यदि तू आरोग्य दीर्घ-त्र्रायु, धन-सम्पत्ति तथा स्वतन्त्रता के सुख को भोगना चाहता है, श्रपने गार्हस्थ्य जीवन को भी स्वर्ग-सम देखना चाहता है तथा मानव-जीवन के चरम-तत्त्व मुक्ति को भी प्राप्त करना चाहता हैं, तो इस मन्त्र में निर्दिष्ट उपदेशानुसार जीवन व्यतीत कर । इस-वेद मन्त्र में 'लोक' शब्द आया है. जिसके ऋर्थ जहां स्थान, ऋवस्था तथा योनि के हैं, वहां ऋाश्रम के भी हो सकते हैं, जैसा कि विवाह संस्कार के मन्त्रों में कहा गया है "हे देवि, तू-अब पितृलोक से पतिलोक को प्राप्त हो, त्रर्थात् ब्रह्मचर्य-त्राष्ट्रम से गृहस्थ-त्राष्ट्रम में प्रवेश कर।" इसलिये यहां उपदेश है कि हे मनुष्य तू जिस अवस्था अथवा आश्रम में जहां कहीं भी हो, तुमे ऋण से उऋण होकर रहना उचित है। क्योंकि ऋगी कभी सुखी नहीं हो सहता। हम सांसारिक ब्यवहार में भी प्रतिदिन देखते हैं कि जो मनुष्य किसी ब्यक्ति से उधार लेता है, श्री निर्दिष्ट समय पर दे नहीं सकता उसको लिंजत होना पड़ता है। जैसे किसी हिन्दी कवि ने भी कहा—

उत्तमर्थं के सामने, होत ऋगी द्युतिहीन। जिमि दिनकर के दर्श में हिमकर कान्तिमलीन।

श्रर्थात् चन्द्रभा श्रपने प्रकाश से प्रकाशित नहीं है वह श्रपने प्रकाश के लिये सूर्य का ऋगी है। इसलिए सूर्य के सामने कान्तिहीन रहता है। ऐसे ही ऋगी श्रपने ऋगदाता के सामने सर्वदा लिज्जित रहता है।

इसी प्रसंग में एक कथा महाभारत में भी श्राती है। जब पाण्डव बनवास के कारण वन में घूम रहे थे, श्रीर बहुतकाल तक जल न मिलने के कारण सब भाई द्रौपदी के सहित ब्याकुत हो रहे थे, तब बड़े भाई युधिष्टिर की श्राज्ञानसार भीम एक ऊँचे स्थान पर गया। वहाँ पर उसने वृज्ञों का फुँड देखा श्रीर इस श्रनुमान से कि वहाँ जल श्रवश्य होगा, एक बतन लेकर उस श्रीर चल पड़ा। वहाँ जाकर उसने सुन्दर शीतल जल का एक सरोवर देखा। सरोवर के निकट जाकर जब जल पीने की इच्छा से उसने श्रपना हाथ बढ़ाया, तो कोई गुप्त शब्द उसको सुनाई दिया कि हे भीम! इस सरोवर पर भेरा श्रीकार है। इस लिए भेरी श्राज्ञा के बिना जल

पीने से तू अनिधकार चेष्टा का भागी बनेगा। और जिसके परिणाम में मैं तुक्ते मूर्छित कर देने का दण्ड दूँगा; परन्तू मेरे कुछ प्रश्न हैं, यदि तू उनका उत्तर देकर पानी पियेगा, तो तुमें कोई कष्ट नहीं होगा और अपने भाइयों के लिये भी तृपानी ले जा सकेगा। परन्तु भीम ने ऋपने शारीरिक बल तथा गदा के ऋभिमान से उस ऋावाज की ऋोर ध्यान नहीं दिया। ज्यों ही भीम ने जल को स्पर्श किया, यत्त ने उसे मूर्छित करके एक त्रोर उठा कर रख दिया। भीम के बहुत काल तक जल लेकर वापिस न त्राने पर युधि ष्ठर ने अर्जुन को भेजा। परन्तु अर्जुन ने भी अपने गाएडीव धनुष श्रीर त्रपनी शक्ति के त्रभिमान में उस यत्त की श्राज्ञा की त्रीर ध्यान न दिया। और यत्त ने उसे भी मूर्छित करके भीम के पास सुला दिया। इसी प्रकार यिधिष्ठर के भेजे हुए नकुल सहदेव भी मूर्छित कर दिये गए। इसके पश्चात युधिष्ठिर स्वयं स्त्रत्ये त्रौर युधिष्ठिर ने उस यत्त के शब्द को धैर्य से से सुना। यत्त की बात सुनकः युधिष्ठिर ने यह विचारा कि जहां ' इतनी देर प्यास को सहन किया है वहां ऋौर थोड़ी देर प्यास सहन करने में कोई विशेष हानि नहीं। श्रनधिकार चेष्टा वास्तव में पाप ही है, चाह जल की ही क्यों न हो। मेरे भाईयों ने ऋपराध किया है। इसलिये युधिष्टिर ने उस यज्ञ से पूछा, जोकि गुप्त रूप से बोल रहा था, कि ऋपने प्रश्न बताची जिससे उनका उत्तर दिया जावे। इस पर यन्न

#### प्रारम्भिक

ने युधिष्ठिर से दस प्रश्न किये, जिनका उत्तर युधिष्ठिर से सन्तोषजनक प्राप्त होने पर यत्त ने प्रसन्न होकर युधिष्ठिर को जल पीने की आज्ञा देदी और उसके भाईयों की मूर्छा भी दूर कर दी।

उन प्रश्नों में से [एक प्रश्न का इस विषय से सम्बन्ध है। यज्ञ ने युधिष्ठिर से पूछा--'को मोदते ?' ऋथीत् संसार में कौन सुखी है

युवष्ठिर ने उत्तर दिया कि 'श्रमृणः श्रप्रवासी च स वारिचर मोदते।'

श्चर्यात् जो मनुष्य श्चपनी नेक कम। है से प्रातःकाल से सायंकाल तक परिश्रम करके यदि कुछ शाक ही कमाकर लाता है श्चौर श्चपने परिवार में मिल कर खाता है। श्चौर जिसने किसी का ऋण नहीं देना है, वही संसार में प्रत्येक प्रकार से सुखी है।

इस कथा से भी यही ज्ञात होता है कि धर्म के जानने वाले और उसके अनुकृल जीवन व्यतीत करने वाले थोड़ी अनिधकार चेष्टा को भी ऋण सममते थे। अपितु किसी के साथ प्रतिज्ञा किये हुए समय में उसका कार्य ठीक न करके उस समय में किसी और प्रकार से वेतन प्राप्त करना भी वे ऋण समम्बते थे। क्योंकि ऐसी कमाई बुद्धि मन व आत्मा को भी मुख्तिन करती है। शास्त्रकारों ने मुखा-पिता अथवा

श्वशार म्रादिके धन को भी तमोगु ए-प्रधान कहा है। स्रोर यह धन भी एक ५कार का ऋएा माना गया है जोकि सन्तान को ऋधोगित में ले जाता है। यहां एक प्रश्न उत्पन्न होता है कि ब्यापार के लिए तो ऋए लेने की आवश्यकता होती ही है। ऋौर यह ठीक है, परन्तु ब्यापारी ब्यापार के लिए हुए कर्जे को अपना समभ कर ब्यय न करे अपित ब्यापार में जो लाभ हो उसी को श्रपने उपयोग में लावे । मृलधन जिसका है, उसको उसी का समभ कर वापिस करने का मन में ध्यान रखे तब ही उसका व्यापार सके लिये सुखदायक श्रीर दु:खनाशक होगा। इसी उपर लिखे दृष्टान्त या वेदमन्त्र की भावना को ध्यान में रखते हुए किसी स्त्री पुरुष को भी गृहस्य सम्बन्धी संस्कारों पर श्रौर थोड़े दिन की भूठी कीर्ति के लिये भी ऋण लेकर ज्यय नहीं करना चाहिए। क्योंकि ऋगी होकर अथवा अपने गृहस्थ के अनावश्यक अनुचित खर्ची को बढ़ा कर असत्य, ब्यवहार अर्थात् धोखा फरेब रिश्वत श्रादि से, त्रथवा गरीबों को दु:खी करके, धन कमाने के लिये मनुष्य बाधित होता है ऋौर ऋपने गृहस्थ जीवन को नरक बना लेता है। मृत्यु के भय से कोई मनुष्य ऋपने गृह नगर या देश को छोड़ता हुआ नहीं देखा जाना। परन्तु ऋणी मनुष्य ऋण को चुकाने के दु:ख भय, लज्जा से बचने के लिए अपने गृह, नगर, देश तथा सम्बन्धियों को छोड़ कर दूर भाग जाता है । और कितने वर्षों तक गुमनाम छिप कर रहता है। और जब तक ऋग चुकाने के लिए कमाई नहीं कर लेता, घर नहीं लौटता। वह दुःखी जीवन व्यतीत करता है। इसलिये ऋणी होने का दुःख मृत्यु से भी अधिक कष्टदायक है। ऊपर के वेदमन्त्रद्वारा उस जगत-माता ने हमको उपदेश किया है कि हे मनुष्य ! तू सुख चाहता है तो किसी भी श्रवस्था या श्राश्रम में ऋणी न बनना। यही उपदेश सन्ध्या के प्रथम मन्त्र में किया गया है, अर्थात् सुख-त्रानम्द की प्राप्ति का मूलमन्त्र (नुस्खा) बताया गया है।

श्रोरम् शको देवीर्शभष्टय श्रापो भवनतु गैतये । शंयो-रभिस्रवनतु नः ॥

इस वेद मन्त्र में मनुष्य का सर्वोत्तम लच्य बतला कर (शंयोर भिस्नवन्तु नः) कि चारों श्रोरसे श्रानन्द की वर्षा हो या श्रानन्द बहें । पहले शब्दों में इस लच्यकी प्राप्ति का साधन (नुस्ला) बतला दिया है। (शन्नोरभिष्टये) श्रार्थात् हे मनुष्य! यदि तू श्रानन्द ही श्रानन्द चारों श्रोर से चाहता है तो श्रपनी इच्छाश्रों या विचारों को कल्याणकारी श्रार्थात् पवित्र बना। श्रीर (श्रापो भवन्तु पीतये) श्रापः का श्रर्थ ईश्वर, जल वा प्रकृति भी हैं। श्रीर प्रकृति में श्रान्न जल दोनों श्राजाते हैं। इसलिये इन शब्दों का श्रर्थ यह हुश्रा कि श्रान्त-जल को भी पवित्र बना या श्रान्त, जल पवित्र होवें। श्रार्थात् जीव को सुख-श्रानन्द की प्राप्ति के लिये ईश्वर से विचार पवित्र करने श्रीर श्रान्त जल पवित्र करने के लिये प्रार्थना करनी चाहिये। क्योंकि मनुष्य का मन पवित्र या श्रपवित्र श्रम्भ जल तथा पवित्र या श्रपवित्र विचारों से ही बनता है श्रीर मन ही मनुष्य के मोच्च बन्धन श्रथवा उन्नित श्रवनित का कारण है। क्योंकि जो कुछ मनुष्य खाता पीता है उसका श्रान्तम सूच्म रस रकत के पश्चात् वीर्य श्रोज है। जिसके श्राधार पर यह शरीर खड़ा है। श्रीर श्रोज को सूच्मतम मन कहा गया है। इसलिये यदि मनुष्य की कमाई नेक नहीं है, तो वह मनुष्य श्रवश्य ऋणी है। क्योंकि वह किसी का हक खा रहा है श्रीर इसलिये उसको सदा लज्जा शंका भय श्रवश्य बने रहते हैं; जो कि श्रधोगित के चिन्ह हैं। इसलिये उसके विचार या इच्छाएं भी पवित्र नहीं हो सकतीं।

नीचे लिखे दृष्टान्त से यह विषय स्पष्ट हो जावेगा। एक आटा या गेहूं बेचने वाले दृकानदार से किसी प्राहक ने रुपा देकर के आटा लिया और तब परिवार में पैहुंच कर उसने भोजन बनवा कर खाया; कोई भय, लज्जा या चिन्ता उसको नहीं है। एक दृसरा व्यक्ति दृकानदार की श्रनुपस्थिति में उसकी बोरी में से आटा लेकर भाग आता है। मार्ग में भी दुःख भय चिन्ता लगी हुई हैं। वह भागता जाता है और पीछे भी देखता जाता है, कि कहीं पकड़ा न जाऊं। राजपथ को छोड़ कर टेढ़ी गलियों में से छिप २ कर घर जाता है श्रीर जाते ही दरवाज़ा बन्द कर लेता है। श्रीर डरता हुआ बार २ बाहर की श्रोर देखता है, कि कोई आदमी या कोई सिपाही पकड़ने के लिये तो नहीं आगया है।

इस वृत्तान्त को जानकर उसका सब परिवार भोजन तो कर रहा है परन्तु भयभीत हो रहा है। कुछ समय तक वह ब्यक्ति उस दूकानदार के सामने से नहीं गुज़रता ताकि कहीं पहिचान न ले। श्रपित जब तक जीवित रहता है जब उधर से गुज़रता है तो उसको अपने अनिष्ट पाप कर्म का स्मरण हो जाता है। वह लिज्जित होता है श्रीर किवनी ही बार पश्च-त्ताप करता हुआ दु: खी ही होता है । अब विचारना यह है कि दोनों व्यक्तियों का आटा एक ही बोरी काथा । आटे में कोई भिन्नभेद नहीं था। एक को यह त्राटा सुख देता है, त्रौर दूसरे को दुःख देता है, क्योंकि दूसरे का आटा ऋण का था, क्योंकि उसने वह अनिधकार से प्राप्त किया था। इसलिये सन्ध्या के प्रथम मन्त्र में मनुष्य को प्रातःकाल दोनों समय यह स्मरण कराया जाता है, कि हे मनुष्य ! यदि तू आनन्द की वर्षा चारों तरफ से चाहता है तो किसी का ऋणी न बन।

श्रव प्रश्न यह है कि श्रष्टण क्या वस्तु है ? वास्तव में कर्त्त ब्य ही श्र्यण है श्रर्थात् कर्त्त ब्य (Duty) का यथार्थ रूप में पालन न करना ऋणी होना है । श्रीर कर्त्त ब्य कर्म ही धर्म है । दूसरे शब्दों में कर्त्त ब्य या धर्म को यथार्थ न जानना श्रीर विचारना श्रीर यथार्थ न पालन करना ही श्र्यणी बनना है। क्योंकि जो मनुष्य धर्म या कर्त्त ब्य को यथार्थ नहीं समक्तता, वह यथार्थ वर्णन श्रीर यथार्थ कर्म भी नहीं कर सक्ता। श्र्यांत् जलटा या विपरीत समक्तता बोल म श्रीर

करता है । उलटे कर्म का फल सदा दुःख ही होगा, सुख श्रानन्द नहीं हो सकता । एक श्रंगरेज़ विद्वान् ने लिखा है कि---

"Dharma is the law governing universal evolution."

श्रर्थात धर्म वह नियम है जिसके द्वारा दुनियां का शासन हो रहा है। त्रर्थात् धर्म सृष्टि-नियम है। परन्तु सृष्टि-नियम किसी का ऋणीनहीं रहता। इसलिये धर्म वह कर्म है जो मनुष्य जीवन की सृष्टि-नियम के अनुकूल जीवन ब्यतीत करने में सदा-यक होता है। मनुष्य जन्म मिला ही इत्रलिये है कि मनुष्य श्रपने कर्त्त ग्य या धर्म को समभे श्रथवा मनुष्य यह ज्ञान प्राप्त कर सके कि उस पर कौन सा ऋगा है और उससे उऋग हो जावे। क्योंकि यह एक मनुष्य योनि ही है जिस में मनुष्य श्रपने ऋणों का ज्ञान प्राप्त कर श्रीर उनसे उऋण होकर सांसा-रिक सुर्खों को भोग सकता है । अर्थात् जहां प्रभु की सृष्टि का ६चित उपयोग करके ६स संसार को श्रपने लिये सुख श्रानन्द का साधन बना सकता है, संसारिक बन्धनों या विषय वासनात्रों की हथकड़ियों, श्रौर जेलखानों को तोड़ कर, मुक्ति के पूर्ण-त्र्यानन्द को प्राप्त कर सकता है। क्योंकि सत् चित् तो जीव भी है केवल अपानन्द की न्यूनता है। ऋौर वह सांसारिक ऋगों की भांति मानसिक व ऋात्मिक ऋगों से बच्चण होने पर ही प्राप्त हो सकती है। श्रिपित, जब तक मनुष्य

श्रपने ऋणों से उऋण नहीं होता तबतक मनुष्य काजन्म मरण के चक श्रर्थात् माताश्रों के गर्भरूप जेलखानों में श्राना श्रीर कष्ट सहना ही पड़ेगा। इन वारंट गिरफ्तारियों से वह बच नहीं सकता श्रीर तब तक वह भय, लज्जा, शंका, चिन्ता श्रादि व्याधियों में प्रस्त ही रहेगा। इसलिए मनुष्य चाहे कितनी ही पुस्तकें कण्ठ करले, कितना बड़ा विद्वान् या कथावाचक या व्याख्याता हो जाय, डाक्टर वैद्य, वकील या प्रोफेसर श्रथवा व्यापारी बन जाय यदि वह समय पर श्रपने कर्त्तव्य कर्म को ठीक नहीं समभता तो उसका ठीक पालन न कर सकने से श्रपनी जीवन यात्रा में सदा श्रमफल रहेगा। इस लिये उसकी विद्या, चाहे वह चारों वेदों का वक्ता, ही क्यों न हो उसके जीवन को ऊंचा उठाने में कुछ सहायक नहीं हो सकती। जैसे एक किय ने भी कहा है—

न हो जिस में श्रमल; श्रीर हो किताबों से लदा फिरना। जफ़र उस श्रादमी को, हम तसव्वर बैल करते है।।

प्रताणपत्र या डिगरियां प्राप्त कर लेना श्रौर बात हैं श्रौर श्रपने कर्तत्र्य या धर्म को सममना श्रौर उसके श्रमुकूल जीवन न्यतीत करना यह एक पृथक् विद्या हैं, जो कि केवल प्रमाणपत्र या डिगरियां प्राप्त करने से नहीं मिल सकती । वास्तव में यही विद्या है जो मनुष्य को मनुष्यत्व का पद प्रदान करती हैं, श्रौर सुख श्रानन्द के स्नोत तक पहुँचा देती हैं। वास्तव में विद्यालय महाविद्यालय तथा विश्वविद्यालय खोलने का उद्देश्य यही था कि मनुष्य अपने कर्तब्य या धर्म को ठीक-ठीक समभ कर सुखी जीवन ब्यतीत करे। किसी कवि का वचन है—

हक तो यह है कि सदा हक पै तेरा ध्यान रहे।

हक की बातों को सदा सुनते तेरे कान रहें।।

कर्त्तत्य का पालन न करना मानव जीवनोहेश में महती

ब्रुटि हैं। इसी ब्रुटि ने गृहस्थ जीवन को नरकोपम बना दिया

हैं। गृहस्थाश्रम ही सर्व आश्रमों में जीवन ज्योति का संचार

तथा प्रमार करने वाला है। उसके नियमानुसार न होने से

सर्व आश्रम दुःखदायक हो रहे हैं। कर्त्तव्य पालन ही मनुष्य

को मनुष्य बनाने का अधिकार प्रदान करता है। कर्त्तव्य

पालन में ही शास्त्रकारों ने माता पिता तथा शिच्नक को महान्

सम्भान का पात्र स्वीकार किया है। कर्त्तव्य कर्म के पालन

बिना इन में से कोई भी सम्मान का अधिकारी नहीं है।

केवल संतान उत्पन्न करने से ही कोई व्यक्ति माता पिता नहीं बन सकते, किन्तु संतान को परिवार, जाति, देश तथा विश्व के कल्याण-कर्ता बनाने से ही माता पिता तथा शिच्चक अपने पद के अधिकारी कहला सकते हैं। संतान का उत्पन्न करना, रच्चण करना तथा उसकी वृद्धि करना ये तीनों गुण तो पशु पच्ची तथा बनस्पति जगत् में भी दृष्टिगोचर होते हैं। माता पिता तथा शिच्चक वे ही कहला सकते हैं, जो संतान को विशेष गुर्णगरिमा से गौरवान्वित करते हैं। यदि माता पिता तथा शिक्तक योग्य नहीं हैं तो इन उत्तम पदों को ग्रहर्ण करने का उनको कोई श्रिधिकार नहीं मिल सकेगा। किसी किय का बचन है--

> सन्तरी ही चोर हो तो कीन रखवाली करे। उस बाग का क्या हाल, जहां माली ही पामाली करे॥

जो माता पिता और शिक्तक अपनी संतान के प्रति
अपना कर्तव्य पालन कर उनको योग्य बनाने का यत्न नहीं
करते, वे देश के अत्यन्त ऋणी हैं। आत्मिनिरीक्तण की भावना
जब तक मानव समाज के मानसपटल पर अधिकार नहीं करती,
तब तक किमी भी व्यक्ति का चिरित्र निर्मल तथा उच्च नहीं
बन सकता। भारतीय माता पिता तथा शिक्तकों को उचित
है कि वे अपना आत्मि-निरीक्तण करें। क्योंकि आत्म-निरीक्तण
तथा परीक्तण से दोषनिष्कृति तथा विशेष गुणाधान होने पर
मनुष्य उन्तित के चमंस्थान पर पहुँचने का अधिकार
प्राप्त करता है और सांसारिक मनुष्यों के सन्तप्त हृदयों
को शान्ति प्रदान करता है। इस प्रकार वह अपने जीवन को
अभर बनाता है।

इसी संबन्ध में एक घटना उदाहरणरूप में यहां दी जाती हैं। यह घटना ७ जुलाई १६४० के 'ट्रिब्यून' में प्रकाशित हुई थी। इसका शीर्षक हैं:—

### Thirty-nine years' agony

Copy of a letter sent to the Secretary of the Railway Board, Government of India, with a money order of Annas two: "I beg to say that at the time of the Delhi Durbar held in 1901, I was at Kingsway; it was very cold. I could not stay there. There was nothing in my poket, so I travelled without a ticket. There was a great rush, so I could not be checked but my conscience has been checking me for so many years. To satisfy my conscience and remove the pressure in my mind, I send you the money due. I can pay any penalty that you suggest. I hope you will kindly receive the little sum and oblige."

## · ३६ वर्ष की घार व्यथा

गवर्नमेंट-श्राफ इंडिया रेलवे बोर्ड के मन्त्री को दो श्राने के मनीश्रार्डर के साथ निम्नलिखित पत्र प्राप्त हुआ है—

'में नम्रता पूर्वक निवेदन करता हूं कि १६०१ के देहली दरबार के समय में किंगज़-वे नामक स्टेशन पर था। (किंगज़-वे एक छोटे स्टेशन का नाम है जो कि उस समय के लिये ही बनाया गया था) मौसम कुछ सर्द था। मैं वहां ठहर न सकता था, मेरे जेब में कोई पैसा भी नहीं था। इसलिये मैंने बिना टिकट देहली तक यात्रा की थी। यहां पर भीइ

बहत थी, इसिलए टिकट के सम्बन्ध में मुम से किसी ने पूछताछ नहीं की। किन्तु ३६ वर्ष तक मेरा मन मेरी भत्सेना करता रहा। अपने मन के भार को दूर करने के लिए मैं आपको वह दो आने की रकम जो मेरे सिर पर श्रृण हैं, मनीआर्डर द्वारा भेजता हूं। इसके लिए जो भी आप दण्ड मेरे लिए उचित सममें दें, उसको भोगने के लिए तैयार हूं।

में आशा करता हूं कि आप यह छोटी सी रकम स्वीकार कर मुभे अनुगृहीत करेंगे।"

दूसरा दृष्टान्त मैं अपने ही जीवन का उपस्थित करता हूँ । सन् १६१० या ११ में श्री महामना मालवीय जी काश्मीर पधारे। उनके आगमन का उद्देश्य था हिन्दू यूनिवर्सिटी के लिए धन संग्रह करना। मैं उस समय भारत नैश्नल बैंक श्रीनगर का प्रबन्धकर्ता था। हजूरीबाग श्रीनगर में उसी मम्बन्ध में एक विराट सभा का आयोजन किया गया। उस समय त्रानेक भद्रपुरुषों ने यथाशक्ति यूनिवर्सिटी के लिए दान लिखवाया था। मैंने भी १५ रुपये देने की प्रतिज्ञा की थी। श्री मासवीय जी तो कुछ दिनों पश्चात् श्रीनगर से चले गये। पश्चात् लगभग १४ वर्य तक मैंने इस प्रतीज्ञा को पूरा करने का कष्ट न किया। स्मभव है, इसलिए कि व्यक्तिगत तौर पर चन्दा इकट्टा करने वाला कोई ब्यक्ति मेरे पास न **त्र्याया था । परन्तु सन्ध्या करने के समय प्रतिज्ञा भंग का** भय मूर्त ह्रप धारण कर मेरे सामने उपस्थित हो जाता था श्रौर मुफे जिसके कारण ऋसीम मनस्ताप सताने लगता था।

उसके कारण कभी-कभी उपासना में चित्त न लकता। सैंकड़ों विच्छु काटने का जैसा कष्ट होता हैं। उन विचारों ने मुक्ते वाधित किया कि मैं शीघ्र से शीघ्र अपनी प्रतिज्ञा को पूरा करू, और जब प्रतीज्ञा पूरी कर दी, अर्थात् १४) रूपये मैंने हिन्दू विश्वविद्यालय को भेज दिये तो भार से अपने अन्तः करण को हलका अनुभव किया, और चित्त अतिप्रसम्भ हुआ। उसके पश्चात् उन विचारों ने मेरे एकान्तसेवन में कोई . वाधा उपस्थित नहीं की।

इन उदाहरणों से पाठकगण यह श्रच्छी प्रकार श्रनुभव कर सकेंगे कि साधारण तौर का कहा जाने वाला ऋण भी मनुष्य के लिए उसकी जीवन यात्रा में महान् कष्टदायक है, तो क्या यह ऋण श्रगामी जीवन में कष्टदायक न होगा।

सांसारिक साधारण व्यवहार में भी प्रातज्ञाभंग से संसार में मनुष्य विश्वास-पात्र नहीं रहता और दुनियां में अप्रतिष्ठा का पात्र बनता है। प्रत्येक प्रकार के कार्यक्तेत्र में अविश्वासी मनुष्य सर्वदा असफल होते हैं। प्रत्येक प्रकार की मानसिक आदिमक तथा भौतिक सम्पत्तियां अविश्वासी पुरुष से उसी प्रकार दूर भाग जाती हैं, जैसे पत्रभड़ के मौसम में वृक्त से प्रत्येक प्रकार के फूल पत्तियां और फल भद्ध जाते हैं। जिस प्रकार पृष्पफलिवहीन वृक्त को पत्ती त्याग देते हैं उसी प्रकार वह मनुष्य भी भद्रसमाज का घृणास्पद हो जाता हैं

#### किसी विचारक ने भी कहा है-

"When wealth is lost nothing is lost when health is lost something is lost when character is lost everything is lost"

धन नष्ट होने पर कुछ नष्ट नहीं होता। स्वास्थ्य नष्ट होने पर थोड़ा बहुत नुकसान होता है, परन्त चित्र नष्ट होने पर मनुष्य का सब कुछ लुट जाता है और उस व्यक्ति का सर्वस्व नाश हो जाता है। इसलिए ऋण से उऋण होना ही मनुष्य का कर्त्तव्यअथवा धर्म कहा जाता है। और यही प्रत्येक प्रकार की सुख-सम्पत्ति का अमोघ साधन है। इसके विपरीत अर्थात् कर्त्तव्य का पालन करना ही प्रत्येक प्रकार के दु:ख का कारण है। जैसा कि भगवान् मनु ने कहा है कि—

धर्म एव हतो हन्ति, धर्मी रचति रचित: ।

यदि संचे प से धर्म का लच्चए किया जावे तो यही उचित ह।गा कि वे कर्तब्य कर्म जिन के करने से मनुष्य अपने मनुष्यत्व को स्थिर रख सकना है, श्रौर जिनको न करने से मनुष्य अपने मनुष्यत्व से विश्वित हो जाता हैं, श्रौर जिन कर्तब्य कर्मों का मनुष्यमात्र के लिए जानना श्रौर उनके श्रनुकूल श्राचरण करना श्रावश्यक हैं, उन्हीं कर्मों के समुदाय को धर्म नाम से पुकारा जाता है। उन्हीं कर्तब्य कर्मों का बतालना तथा उनका ब्याख्यान करना ही इस पुस्तक के लिखने का मुख्य उद्देश्य है। इसी सम्बन्ध में कितपय महान् पुरुषों के विचार उद्घृत किये जाते हैं। जिससे जनता को इस विषय के गौरव का ज्ञान हो।

(३) महात्मा प्लेटो (जिनको श्रफालतृं भी कहते हैं) का कथन है कि—

"Leet men of all ranks whether they are successful or unsuccessful, whether they are triumphant or not, let them do their duty and rest satisfied."

"मनुष्य चाहे किसी भी श्रवस्था में हो चाहे वह सफल हो या श्रसफल, चाहे उसको विजय हो या पराजय, उसको श्रपना कर्त्तव्य पालन करना ही चाहिये श्रौर शान्त रहना चाहिये।

अभेरिका के भूतपूर्व प्रधान ख्रबाहिम लिंकन मनुष्यों के कर्तव्यों का इस प्रकार वर्णन करते हैं—

"With malice towards none, with charity for all, with firmness in the right as G, d gives us to see the right, let us strive one to finish the work we are in"

- (१) किसी भी ब्यक्ति के लिए बुरे विचार का न होना।
- (२) प्रत्येक के लिए उदारता के भाव रखना।
- (३) सत्यता में दृढ़ता। क्योंकि भगवान् ने हमको जो भी शक्ति प्रदान की है उन सब का उद्देश्य सच्चाई का दर्शन

करना ही है। मनुष्य को प्रत्येक कार्य को उपर्युक्त र्रात के श्रमुसार ही करते रहना चाहिये।

- (३) महात्मा गेटे लिखते हैं। हमारे कर्त्तब्य के पास वह कुंजी है जो हमारे लिये स्वर्ग के द्वार का ताला खोलेगी। न शीघता से न विलम्ब से किन्तु यथोचित समय पर जो मनुष्य पहुँचेगा वही इस स्वर्गीय दृश्य को देख सकेगा। दूर चमकने वाले तारे की भाँति हैं, प्रत्येक मनुष्य को चाहिए कि वह अपने दैनिक कर्त्तव्य (Daily Duties) की दृढ़ता से परिक्रमा करे।
- (४) महात्मा जेम्ज एलन लिखते हैं "वह बात नहीं है कि स्वयं कर्त्तव्य पालन में ऐसी शक्ति है कि जो मनुष्य को सुख या दु:ख देती है किन्तु सुख श्रीर दु:ख देने वाला मन का वह भाव है जिससे कर्त्तव्य पालन किया जाता है जिस भाव से हम कर्त्तव्य परायणता को पहुँचते श्रीर कर्तव्य पालक बनते हैं उसी पर प्रत्येक कार्य श्रवलिम्बत है। छोटे २ कार्यों को निःस्वार्थ विवेक श्रीर पूर्णता से करने से बहुत बड़ा सुख ही नहीं मिलता, किन्तु बड़ी भारी शक्ति भी प्राप्त होती है।
- (४) डाक्टर मार्डन लिखते हैं। कोई कार्य हाथ में होने से पूर्व, किसी इच्छा पूर्ण करने के यत्न से पहले यह सोचो कि यह कार्य श्रीर इच्छा श्रमुचित हैं तो उसके लिए यत्न न करो श्रीर उसको छोड़ दो। श्राप दु:ख कष्ठ से बच जाश्रोगे।

यदि कोई कार्य आवश्यक तथा उचित है अर्थात् तुम्हारा कर्त्तव्य (Duty) है और जिम्मेवारी है तो पूरे परिश्रम तथा साहस, प्रेम और उत्साह से करो। इसी प्रकार आपको सुख की प्राप्ति होगी, स्वर्ग या सुख की वृद्धि होगी। क्योंकि कर्त्तव्य को ध्यात में लाते ही स्वार्थ अज्ञान तथा बुराई भाग जाते हैं।

- (६) एक और महात्मा लिखते हैं कि कर्त्तव्य (Duty) एक भार हैं। जो कर्त्तव्य पालन नहीं करता वह बोफ से दबा हुआ है, इसलिए वह आज़ाद या स्वतन्त्र नहीं कहला सकता क्योंकि परतन्त्रता ही दुःख है।
- (७) महात्मा गांधी कहते हैं कि जिस समय भारतवर्ष की जनता कर्तव्य कर्म की समक्ष कर उसका श्रनुष्टान करने लगेगी उसी समय भारत में स्वराज्य या रामराज्य हो जावेगा।
- (८) गोल्ड स्मिथ से जब प्रश्न किया गया कि यदि दूसरा मनुष्य श्रपना कर्त्तव्य पालन न करे, तब हमको क्या करना चाहिये तो उसने उत्तर कहा—

"The ingratitude of the world can never deprive us of the conscious happiness of having acted with humanity ourselves !"

संसार के लोगों की कृतध्नता हमको अपनी श्रानुभूत प्रसन्नता से विश्वत नहीं कर सकती जो कि हमने मनुष्यमात्र के साथ कर्त्तव्य पालन से प्राप्त की है।

(६) फ्रांस के महान् पुरुष रुसो ने कहा है कि जो मनुष्य अपने कर्त्तव्य को भली भांति पालन करने की शिच्चा पा चुका है, वह मनुष्य मात्र से सम्बन्ध रखने वाले प्रत्येक कार्य को उत्तम प्रकार से करेगा।

कर्तव्य-पालन-परायणता के जीवन से जो शारीरिक और मानसिक तथा त्राहिमक शक्तियां त्र्यर्थात् कार्य सम्पादन में उत्साह, निर्भयता, प्रसन्नता मिलती है वह किसी अन्य प्रकार से नहीं मिल सकती। इससे मनुष्य सुख की निद्र। सोता है। यह प्रत्येक का दैनिक अनुभव है। इससे विपरीत जो कर्त्तव्य को जानता है और उसका पालन नहीं करता वह आत्महनन के पाप का भागी होता है। जो कि एक महान् पाप है, उसके परिणाम रूप वह पशुयोनियों को प्राप्त होता है। जैसे कि ईशोपनिषद् का वचन है।

> श्रसूर्यां नाम ते लोकाः श्रन्धेन तमसावृताः । तांस्ते प्रेस्यापि गच्छन्ति ये के चारमहनो जनाः ।।

जो त्रात्महत्यारे मनुष्य हैं, वे मर कर पशुयोनियों को प्राप्त होते हैं।

(१०) प्रसिद्ध फ्रांसीसी लेखक विक्टर ह्युगो इसी ऋवस्था के लिये लिखते हैं कि—

To live a life which is a perpetual falsehood is to suffer unknown tortures.

निरन्तर त्रात्महनन का जीवन एक त्रज्ञात तौर पर

वेदना (पीड़ा) सहने का जीवन है जब श्रर्जुन युद्धिवमुख होने लगा श्रीर धनुप छोड़ कर वैठ गया तब श्रीकृष्ण ने उसको यही उपदेश दिया था।

> कुतस्त्वा करमलिम् दं विषमे समुपस्थितम् । श्रनार्यंजुष्टमस्वर्ग्यम् श्रकीर्तिकरमर्ज्जन ॥

हे अर्जु न ! तू आर्थ है। यह कर्त्ताव्य पालन न करना अनार्यपन है। जिसका फल नरक और अपयश होगा। कर्त्ताव्य पालन से ही तेरा यश होगा, और स्वर्ग अर्थात् सुख को प्राप्त होगा इस लिये अनार्यपन को छोड़ कर उठ और युद्ध कर।

इन उपरिलिखित् प्रमाणों में यह सिद्ध होता है, कि जो कर्तन्य को ठीक समम कर पालन करे वहीं आर्य कहला सकता है और जहाँ आर्यों का समाज होगा वहाँ पर अवश्य प्रेम होगा और सुख शान्ति का साम्राज्य होगा। इस लिये सुख और आनन्द तथा आर्यपन कर्त्तन्य पालन में हैं। कर्त्तन्य पालन से ही जीव ब्रह्म की एकता हो जाती हैं। इस लिये प्रमु भिक्त का भी यह सरल साधन हैं। जैसे आगे लिखी कथा से स्पष्ट हो जावेगा। रेलवे कम्पनी का एक टिकिट चैक करने वाजा बाबू बावर्दी गाड़ी के यात्रियों के टिकट चैक करता है, कोई यात्री बिना टिकट यात्रा कर रहा हैं। उसको गाड़ी से उतारने तथा उससे किराया वसूल करने का वाबू को पूर्ण अधिकार हैं। यदि वह यात्री गाड़ी से न उतारे और न किराया ही दे और उसके साथ लड़ाई करे,

मारे या ऋपशब्द कहे, या उसकी वर्दी के किसी कपड़े को फाड़दे तो उस यात्री को पुलिस के सुपुर्द कर दिया जाता है। उस पर मुकदमा चलता है, उनको दरड मिलता है। यदि वह यात्री यह कहे कि यह गाड़ी रेलवे कम्पनी की है ऋौर रेलवे का बाबू मेरे मुकाबले पर एक साधारण व्यक्ति है, श्रीर में एक बिद्वान तथा धनी शासक हूँ। मुक्त से रेलवे कम्पनी ही किराया तलव करे तो दुँगा। तो उस यात्री का कथन स्टेशनमास्टर या ऋदालत का न्यायाधीश नहीं सुनेगा। क्योंकि जब एक रेलवे का साधारण कर्मचारी कम्पनी की श्राज्ञानुसार श्रपना कर्त्ताब्य ठीक पालन कर रहा है अर्थात् वह जब तक कर्त्ताब्य कर्म पर आरूढ ? On Duty ) है, उतने समय के लिए रेलवे कम्पनी श्रीर उसके कर्मचारी में कोई भेद नहीं है क्योंकि उस कर्म में दोनों की एक सम्मति है इस लिए वे दोनों एक ही हैं। रेलवे कम्पनी के कर्मचारी की त्राज्ञा क ही भंग करना या उसको कष्ट देना कम्पनी की श्राज्ञा का ही भंग करना है। ऐसे मुकदमे में कोई मुद्दई भी गवर्में एट ही होगी। रेलवे का बाबू मुद्दई नहीं होगा। रेलवे के बाबू की आज्ञा मानना या उसको किराया देना, रेलवे कम्पनी या सरकार की आज्ञा मानना और गवर्मेंग्ट के खजाना में रुपया दाखिल करना एक ही वात है। ऐसे ही जब मनुष्य अपने कर्त्तांच्य का पालन ईश्वराज्ञानुसार करता है तो उस समय जीव तथा ईश्वर में कोई भेद नहीं रहता और जो ब्यक्ति

प्रत्येक समय ऐसा ही करता है वही मनुष्य ईश्वर का भक्त या पुत्र कहलाने योग्य है और यही मनुष्य का श्रम्तिम लच्य है। परन्तु जब वही रेलवे का बाबू किसी यात्री से ४) रुपये लेकर उसको तो ४) रुपये की ही रसीद देता है, परन्तु श्रपनी रसीद बही पर २) दर्ज करता है और किसी प्रकार पकड़ा जाता है। तो उसी समय रेलवे के बाबू को हथकड़ी लग जाती है और कम्पनी उस पर मुकदमा चलाकर उसी मुकदमे में मुद्दई हो कर उसको दण्ड दिलवाती है और श्रपने पद से मोकूफ कर देती है। इस दृष्टान्त से पता लगता है कि जब तक जीव ईश्वर की श्राज्ञानुसार कर्म करता है, जीव ब्रह्म में कोई मेद नहीं रहता क्योंकि कर्त्तच्य पालन करने से ब्यक्ति को संसार से फंझावट नहीं होती। वह सदा ईश्वर का ही बना रहता है श्रीर यही ईश्वर मिकत है।

कर्त्ताच्य पालन से बेकारी का हल भी होता है श्रौर सांसारिक व्यवहार में जीविका कमाने श्रर्थात् धन सम्पित या शासन श्रिधकार प्राप्त करने में भी कर्त्ताच्य पालन करने वाला ही उन्नति को प्राप्त होता है; भारतवर्ष में तो बहत सी बेकारी इसी कारण से हैं। श्राज कल के बहुत से लिखे पढ़े नवयुवक भी इसीलिए बेकार हैं कि प्रथम तो श्रपना कर्त्ताच्य कर्म जानते ही नहीं श्रौर यदि जानते भी हैं तो उपरलिखित रेलवे के बाबू के दृष्टान्त के श्रतुसार श्रत्यन्त लोभवश या श्रालस्य श्रथवा श्रारामतकवी के कारण उसका उचित रीति से पालन न कर किसी कार्य में सफल मनोरथ नहीं होते। इधर उधर भटकते फिरते हैं। एक स्थान पर या एक कार्य पर नहीं ठहरते, बदनाम होकर निकाले जाते हैं। परन्तु जो कर्त्ताब्य का पालन करना जानता है वह साधारण अवस्था से बहुत ऊंचा उठ जाता है। और किसी छोटे से छोटे कार्य में भी असफल नहीं होता और वदनाम होकर नहीं निकाला जाता। अपितु जिसके पाम वह जाता है वही उसको अपने कार्य के लिये एक लाभदायक हाथ समभता है और उसको छोड़ना नहीं चाहता। इसलिये बेकारी उसके समीप नहीं फटकती। जैसे एक निम्नलिखित सच्चे दृष्टान्त से पता लगेगा।

गुरुकुल काङ्गड़ी का एक स्नातक, सम्भव है जिसका नाम प्रह्लाद था, बहुत दिनों तक कार्य न मिलने के कारण वेकार रहा। मांग कर खाना या किसी पर अपना बोफ डालना उसने अच्छा नहीं समका। और एक दिन कार्य की खोज में निकल पड़ा और निश्चय कर लिया कि जो भी कार्य मिल जावेगा उसे ही करूंगा। इसी विचार से एक सेठ जी की कोठी पर गया और सेठ जी से निवेदन किया कि मुक्ते कोई कार्य दें, में मांग कर खाना नहीं चाहता। सेठ जी ने कहा रसोई में एक वर्तन साफ करने वाले की आवश्यकता है, यही कार्य आपको इस समय दिया जा सकता है।

नवयुवक प्रह्लाद ने यही कार्य करना स्वीकार कर लिया परन्तु सेठ जी को यह नहीं बताया कि मैं पठित हूँ स्त्रौर गुरुकुल का स्नातक हूँ। प्रह्लाद ने बरतन साफ करने का कार्य बहुत अन्छी १कार से किया। चूं कि उसे इस कार्य का अभ्यास न था, प्रथम कुछ कष्ट हुन्या, परिएामस्वरूप हाथों में छाले तक भी पड़े। परन्तु कुछ काल पश्चात् कोई कष्ट न रहा। परन्तु वर्तन ऐसे प्रेम से दिल लगाकर साफ करता था कि इससे पूर्व किसी नौकर ने ऐसे साफ नहीं किये थे। सेठ जी की धर्मपत्नी प्रह्लाद के कार्य से ऋत्यन्त प्रसन्न थी । प्रह्लाद का स्वभाव भी बहुत नम्र था। प्रह्लाद ने ऋपने कर्तब्य से कभी कोताही नहीं की और ना ही कभी कोई शिकायत ही की कि पढ़ा लिखा होकर यह कार्य मुफ्ते नहीं करना चाहिये था। यह कार्य मेरे योग्य नहीं है। इसी प्रकार लग्नभग ६ मास बीत गये। इतने में सेठ जी किसी कार्यवश किसी दूसरे शहर को चले गये। सेठ जी का एक पुराना मुनीम था, वह भी किसी कार्य वश बाहर चला गया था। उसी दिन सेठ जी का एक तार कहीं से आया। सेठ जी की धर्मपत्नी तार लेकर हैरान बैठी थी कि यह तार किस से पढ़वाऊं। मुनीम जी भी यहां पर नहीं हैं, यदि किसी दूसरे से पढ़वायें तो शायद किसी काम काज का भेद हो श्रीर दूसरे पढ़ने वाले पर भेद खुल जावे श्रीर सेठ जी श्रप्रसन्न हों। श्रीर फिर तारका उत्तर भी तो लिखवाना होगा । इस हैरानगी का कारण प्रह्लाद ने सेठानी जी से पूछा तो सेठानी जी ने ठीक २ बात उसको कह दी। क्योंकि वह प्रह्लाद को प्रत्येक प्रकार से विश्वासपात्र समभती थी, प्रह्वाद वे कहा यदि श्रापको विश्वास हो तो तार तो मैं पढ़ देता हूँ। सेठानी जी ने कहा क्या तू पढ़ा लिखा है ? प्रह्वाद ने कहा हाँ कुछ पढ़ा हूँ। सेठानी जी ने तार प्रह्वाद के हाथ में दे दी श्रीर प्रह्वाद ने तार पढ़ कर श्रामिप्राय सुना दिया। श्रव सेठानी जी ने कहा, तार का उत्तर किस से लिखवाया जावे। प्रह्वाद ने कहा, बताइए, में तार का उत्तर लिखकर तारघर में दे श्राक्रणा। सेठानी यह सुन कर हैरान हुई श्रीर कहा कि यह पढ़ लिखकर वर्तन साफ करता है। श्रन्त में प्रह्वाद ने तार का उत्तर लिख दिया श्रीर उसकी तारघर में भी दे श्राया।

कुछ दिन पश्चात् जब सेठ जी वापिस घर त्राये तो सेठानी जी से पूछा कि मुनीम जी तो यहां पर नहीं थे, तार किस से पढ़वाया त्रीर लिखवाया था।

सेठानी जी ने उत्तार दिया—िक यह कार्य प्रह्लाद ने किया है। परन्तु अब इससे बर्तन साफ नहीं करवाने चाहियें। सेठ जी तो पड़िले ही प्रह्लाद के कार्य से प्रमन्न थे। अन यह पता लग जाने पर कि यह नवयुवक अच्छा पठित है और गुरुकुल का स्नातक है और प्रत्येक प्रकार से विश्वासपात्र हैं। इसलिये उसको अपनी कोठी के कार्य में ले लिया, और कुछ समय पश्चात् उस प्रह्लाद को मुनीम का पद मिल गया। और अब बही एक प्रकार से उस कोठी का मालिक सममा जाने लगा। यह फल अपने कर्त्तब्य जानने का और ठीक

पालन करने का है। इस प्रकार के अनेक उदाहरए पाठकों को प्रत्येक कार्यचेत्र में दृष्टिगोचर हो सकेंगे, कि एक कर्त्तव्य पालन करने वाला साधारण अवस्था से उठकर सेनापित, न्यायाधीश या जाति का नेता बन जाया करता है और कर्तव्य को समय पर न सममने वाला और न पालन करने वाला उच्चपद से नीचे गिर जाता है राज्य ऐश्वर्य को खो बैठता है। और धनी होकर दृरिद्र हो जाता है। इसलिए कर्त्तव्य पालन एक संजीवनी बूटी है। शर्त यह है कि हमारे नवयुवक इसको सममें और इसके अनुसार कर्म करें यही असली धमें है।

## [ 7 ]

# मनुष्य जन्म की विशेषता

यह मनुष्य जन्म मिला ही शिचा श्रीर परीचा के लिये है। जिससे मनुष्य अपने ऋण को ठीक जान कर वह अपने ऋण को चुका सके, श्रर्थात् श्रपने कर्तव्य कर्मों का ज्ञान प्राप्त करके उनका ठीक पालन करके देवपद को प्राप्त कर सके। क्योंकि जन्म से सब मनुष्यों की संज्ञा पशु समान है। पशु अपने ऋगों को अर्थात कर्तव्य कर्मी को नहीं जान सकता त्रौर उनका ठीक पालन करके त्रपने त्राप उत्तम पदवी को प्राप्त नहीं कर सकता। क्योंकि पशु पत्ती भोग योनि में हैं। वह एक ऐसे जेलखाने में हैं, जहां कैदी को जेल के अफसर की श्राज्ञानुसार ही खाना पीना, सोना श्रौर जागना श्रर्थात प्रत्येक कार्य करना पड़ता है। जेल का क़ैदी अपने परिवार या सम्बन्धी की सेवा नहीं कर सकता। श्रीर जब वह दो चार साल पश्चात जेल से बाहर आवेगा तब वह अपने लिये या अपने परिवार के लिये कुछ कमाई करके साथ नहीं लाता क्यों कि पशु कर्म करने में स्वतन्त्र नहीं है।

ऐसे ही पशु श्रपनी ख़ुराक के विषय में स्वयं कुछ नहीं सोच सकता। पशु को घास खाने के कारण जिस खेत में अभी मार पड़ी थी वह फिर उसी खेत में घास खाने के लिये चला जाता है अर्थात न अपने कर्नव्य कर्म को जानता है और न कर सकता है। परन्तु मनुष्य योनि इस प्रकार की नहीं है। मनष्य ने जिससे ऋण लिया अथवा जिसका वह कृतज्ञ है उसके प्रति अपने कर्तव्य को जानता है। किसी से शिचा ले सकता है श्रौर उमका पालन करके ऋण से मुक्त हो सुख प्राप्त कर सकता है। समय त्राने पर परीचा देकर उसमें उत्तीर्ण भी हो सकता है। श्रीर उस श्रानन्द को प्राप्त कर सकता है जो श्रात्मप्रसादका फल है, किन्तु सेवा करके इसी जन्म में दूसरों पर ऋण चढ़ा भी सकता है। ऋर्थात् आगामी जीवन के लिये कुछ कमाई एकत्रित करके प्रत्येक प्रकार से प्रसन्न भी हो सकता है। परन्तु पशु यह कार्य नहीं कर सकता श्रीर न यह श्रानन्द प्राप्त कर सकता है। इसलिये जो मनुष्य इस उत्तम योनि को प्राप्त करके श्रपने ऋगों के जानने का यत्न नहीं करता अर्थात कर्म करने की विद्या को जानने का यत्न नहीं करता और न उसको प्राप्त ही करता है उसकी शकल यद्यपि मनष्य जैसी है परन्तु

वास्तव में वह पशु ही है। ऐसा मनुष्य वास्तविक ज्ञान को नहीं जानता । इस लिये पशुसमान ऋज्ञान के फल दु:ख वा परतन्त्रता से भी नहीं बच सकता। इसलिए मनुष्य जन्म प्राप्त करने वाले प्रत्येक स्त्री पुरुष के लिये आवश्वक है, कि वह कर्राव्य कर्म या धर्म-कर्मों को जानने का यत्न करे। इस शिचा को प्राप्त करके परीचा देखकर जो इस परीचा में , उत्तीर्ण हो चुका है वही माता पिता तथा गुरु यह जान सकता है कि उसकी सन्तान तथा शिष्य पशु योनि में तो नहीं जा रहे हैं। और ऐसे ही ज्ञानी माता पिना श्रीर गुरु ही जहां श्रपने को पशु योनि में जाने से बचा सकते हैं। वहां सन्तान तथा शिष्य को भी शिश्वा देकर श्रीर बैसे कर्म में नियक्त कर ननुष्य और देवता बना सकते हैं। और यदि माता-पिता तथा गुरु की उदासीनता से इस विद्या को न जानने के कारण, एक मनुष्य जन्म जैसी उत्तम पदवी को प्राप्त होकर कोई बच्चा नीचे को गिरता है ऋर्थात् पशुयोनि में जाता है तो इस दरह के भागी माता पिता ऋौर गुरु तथा राजा भी होंगे, जिनकी उदासीनता के कारण यह विद्या नहीं दी गई।

सारे संसार में आज कल के दुःखों श्रीर श्रशान्ति तथा लड़ाई मगड़ों का मूल कारण यही कर्त्तेच्य का न जानना श्रीर धर्म को न पहचानना यह श्रज्ञान ही है। ऋषि पतञ्जलि योग दर्शन में योग का फल प्रतिवादन करते हुए लिखते हैं— ( ऋतम्भरा तत्र प्रज्ञा ) योगं करने से ही ऋतम्भरा प्रज्ञा उत्पन्न होती हैं। ऋतम्भरा प्रज्ञा उस ईश्वरीय या दैवी बुद्धि को कहते हैं, जिस में त्रज्ञान की भावना तक नहीं रहाी।

श्चर्यात जो कुछ मनुष्य सोचता बोलता और करता है, वह सब कल्याण कारक ही होता है। परन्तु जो मनुष्य ऋणी है और त्रागे भी ऋण उठाता चला जाता है उसकी बुद्धि पर तो मलसंचय होना ही है। इसलिये ईश्वरीय या दैवी बुद्धि प्राप्त करना अथवा योग की सफलता भी कर्राव्य कर्म के करने में ही है, जो कि मनुष्य योनि में ही प्राप्त हो सकती है। श्रर्थात् मनुष्य श्रपने मन श्रथवा बुद्धि को इस जन्म में ही मिलन करके (प्रति हिन मिलन कपड़े को धोने के समान) कर्त्तांच्य पालन करके पवित्र भी कर सकता है, श्रीर सदा प्रकाश में रह सकता है। श्रीर वास्तव में कर्ताव्य कर्म को शास्त्रों में तप कहा गया है जैसे कि निम्नलिखित दृष्टान्त इसको स्पष्ट करता है। यह समाचार महात्मा गांधी के 'हरिजन पत्र' तिथि ऋक्टूबर १६४० में प्रकाशित हुऋा है। एक नवयुवक रात्रि के समय श्रपने नगर के रेलवे स्टेशन पर उतरा। रात्रि ऋन्धेरी थी। स्टेशन पर केवल एक ही टांगा था। नवयुवक के पास विस्तरादि कुछ सामान भी था। टांगे वाले ने नगर तक जाने के लिये नवयुवक से १) रु० मांगा। यद्यपि साधारण श्रवस्था में पूरे टांगे का ६ श्राने या ८ श्राने से श्रिधिक किराया नहीं था। परन्तु समय का रंग ढंग देखकर नवयुवक ने १४ श्राने देने स्वीकार कर लिये।

जब टांगा नवयुवक के घर पहुँचा, श्रौर सामान उतार लिया गया, तब नवयुवक के बड़े भाई ने जो कि नगरका धनी तथा बड़ा व्यापारी था, नवयुवक से पूछा कि टांगा वाले को क्या देना है। नवयुवक ने कहा कि समय को देखकर १४ त्राने देने स्वीकार किये थे। तो बड़े भाई ने कहा कि क्या लूट पड़ी है, दुगुने पैसे ? अच्छा तुम बैठो टांगे वाले से मैं ही फैसला करूँगा। तब सेठ जी ने टांगे वाले को धमकाया कि तुम लोग यात्रियों को लूटना चाहते हो। हम ८ त्राने से ऋधिक कदापि नहीं देंगें। टांगे बाले ने भी त्रागे से दो चार सुनाई कि त्राप धनी लोग बड़े ही जबान के भूठे होते हैं। दो चार आनों के लिये भूठ बोलते जरा भी लज्जा नहीं करते, मैं कम नहीं लूँगा। इस प्रसङ्ग में एक दूसरे के लिये प्रयाप्त कटुवचनों का भी प्रयोग हन्त्रा। श्राखिरकार टांगे वाले ने कहा जब श्राप लोग नगर से स्टेशन तक जाते हैं और किसी टांगे वाले से चार आने या ४ श्राने पूरे टांगे के करके ले जाते हैं, जो सरकार के दूर से कम होता है, तो क्या टांगे वाला स्टेशन पर जाकर ऋधिक मांगता है ? या अपनी प्रतिज्ञा भङ्ग करता है ? हम गरीब आदमी श्रपनी जबान नहीं बदलते श्रौर नाहीं उस समय पुलिस में रिपोर्ट करते हैं, कि हमें पूरा निरख दिलाया जावे। परन्तु श्राप धनी लोग दो चार श्रानों के लिये श्रपनी प्रतीज्ञा को भक्क करते हैं श्रौर गरीबों का पैसा खाते हैं। श्रम्त में सेठ जी ने बहुत देर तक कुछ नहीं दिया श्रौर तो टांगे वाले ने तंग श्राकर कहा, कि जो खुशी हो दे दो, मैं तमाम रात यहां पर बैठा नहीं रहूंगा। तब सेठ जी ने टांगे वाले को १० श्राने दिये श्रौर वह चला गया।

नवयुवक ये सब बातें सुन रहा था। टांगे वाले के चले जाने पर श्रपने बड़े भाई सेठ जी को समभाया कि मैंने प्रतीज्ञा की थी कि मैं तुमको १४ श्राने दूँगा। श्रीर जो यह बात टांगे वाले ने कही थी कि जब हम नगर से स्टेशन जाने के समय निश्चित किराये से कम देना स्वीकार करके किसी टांगे वाले को ले जाते हैं तो टांगे वाला श्रिधक किराये के लिये भगड़ा नहीं करता श्रीर न श्रपनी प्रतिज्ञा ही बदलता है। यह बात उस ने विलकुल ठीक कही थी। लेकिन इम लोग धनी होकर भी श्रपने व्यवहार में एक टांगे वाले से गिर जाते हैं, क्या यह श्रच्छी बात हैं? कि ४ श्राने के लिए श्रपनी प्रतिज्ञा भक्क करें श्रीर दूसरों का हक खाकर श्रात्महनन पाप के भागी बनें।

नबयुवक के इस प्रकार शान्ति से सममाने पर बड़े भाई सेठ जी को भी यह आत्म-हनन और प्रतिज्ञा भक्त के पाप कर्म की बात समम में आगई, और कहने लगे कि हमने गलती ही की हैं। अच्छा कल टांगे वाले को चार आने दे देंगे। इस प्रकार दोनों भाइयों ने सारी रात पश्चाताप करते हुए कांटी। प्रातः काल उठकर टांगे वाले की खोज की परन्तु वह नहीं मिला।

इस प्रकार खोज करने पर दो तीन दिन के पश्चात् मिला। सेठ जी ने उसको घर चलने के लिये कहा जिससे छोटे भाई के सामने उस से चमा मांग कर उसको चार आज दिये जावें। परन्तु टांगे वाला उनके घर जाना न चाहता था, वह डरता था कि कहीं किसी मगड़े में न फंसाहें और मेरे उस दिन के तकरार का बदला पुलिस द्वारा या और प्रकार से न लें। उसको सेठ जी की बात पर विश्वास न आता था। आखिर कार सेठ जी उसको समभा बुभा कर अपने घर पर ले गये। जहां पर दोनों भाईयों ने उस से चमा मांगी और चार आने भी दे दिये और इस प्रकार अपने चरित्र रूप कपड़े पर जो धब्बा स्वयं ही लगाया था, उसको ४ दिन पश्चात् धो लिया।

इस दृष्टान्त से यह सिद्ध होता है कि चूं कि मनुष्य का ज्ञान अलप हैं, लोभादि के दाग प्रतिदिन उसके चिरित्र पर पड़ने की सम्मभाना बनी रहती हैं। और इसी प्रकार प्रति दिन कितने ही ऋण उसके तिर चढ़ जाते हैं। परन्तु कर्तव्य कर्म को जानने और पालन करने वाला मनुष्य प्रथम तो किसी का ऋण अपने ऊपर चढ़ने ही नहीं देता, संसार के प्रलोभन रूप धव्वों से बच कर रहता है। परन्तु किसी समय अपनी श्रल्पज्ञता के कारण कोई धब्बा पड़ भी जावे तो उसको तत्त्तकाल धोकर अपनी आत्मा

को सदा प्रसन्न रखता है जो कि पशु नहीं कर सकता। इस लिये प्रत्येक मनुष्य का कतव्य है, कि वह अपने कर्तव्य कर्मी के ज्ञान को प्राप्त करके सदा प्रकाश में रहते हुए अपने मनुष्यत्व को स्थिर रक्खे और देवत्य को प्राप्त करे जो कि इसका जन्म सिद्ध अधिकार और अन्तिम लक्ष्य है।



# ् ३ । कारण और कार्य का सिद्धांत

संसार में एक अटल सिद्धांत कारण श्रीर कार्य (Cause and effect) का है। जिसमें कोई परिवर्तन नहीं कर सकता श्रीर न श्राज तक कर सद्दा है। श्रर्थात् जैसा बीज वैमा ही फल। इसलिये प्रत्येक मनुष्य चाहे वह राजा हो या रंक, विद्वान् हो या मूर्ख, धनी हो या निर्धन, इस सिद्धांत के फल से बच नहीं सकता। इसलिये जिसने किसी का हक खाया है श्रथवा श्रिनिधनार चिष्ठा भी की है, उसको वह ऋण चुकाना ही होगा। चाहे कोई 'पुत्र की शकल में श्राकर ले जावे या किसी को दिला जावे। पशु बन कर श्रावे श्रीर कुछ सेवा कराकर या धन खिचे करवा कर चल बसे। श्रथवा रोगादि की शकल में श्रावे। परन्तु जैसा कोई बीजता है वैसा ही समय श्राने पर काटता है। "As you sow so you reap" जैसा बोश्रोगे वैसा पाश्रोगे। जैसे २ कर्म श्रच्छे या बुरे होंगे

नियमानुसार श्रीर समय पर (जैसे बनस्पति वृद्धादि सृष्टि नियमानुसार फल देते हैं) वैसे ही वे कर्म श्रपना २ फल देते हैं। इस में भूल नहीं हो सकती। उस सिद्धांत को भी मनुष्य ही जान सकता है, श्रीर श्रपने जीवन को कर्त्तत्र्य का पालन करके उत्तम वना सकता है। पशु इस सिद्धांत को न जानते हैं श्रीर न इस सिद्धांत से काम ले सकते हैं।

इस लिये जो स्त्री-पुरुष मनुष्य-जनम में आकर अपने कर्त्तव्यकर्म या ऋणों को नहीं जानता, वह उनको चुका भी नहीं सकता। इसलिय वह मनुष्य होते हुए भी पशुवत् भोग योनि में जीवन व्यतीत करता है। श्रीर इसलिय जेलखाने के दुःकों से तथा परतन्त्रता से बच नहीं सकता श्रीर जिस जाति या देश में ऐसे मनुष्यों की श्रिधकता है वहां स्वराज्य कदापि नहीं हो सकता। श्रव प्रश्न यह है कि मनुष्य के सिर पर कौन से कर्तव्य कर्म हैं अथवा ऋण हैं जिनको पालन कर या चुका कर वह इस संसार रूपी महासागर से उतीर्ण हो सकता है। श्रथांत् जन्म मरण के बन्धनों से मुक्त हों सकता है। श्रथवा इसी संसार में रहते हुए भी सच्चे सुख के श्रानन्द का जीवन व्यतीत कर सकता है। जिससे प्रत्येक श्राभम में वह सफल-जीवन हो।

हमें जानना चाहिए कि प्रत्येक आश्रम के कर्तव्य धर्म कौन से हैं जिनके प्रतिदिन पालन करने से मनुष्य उत्तम बन कर ऊपर उठता जावे और एक दिन अपने अन्तिम ध्येय को प्राप्त करले। यहां पर यह लिखना भी श्रावश्यक प्रतीन होता है कि ऋण वही नहीं होता जिसको कोई मांगते श्रावे श्रीर हमारे से भगड़ा करे या श्रदालत में नालिश करे श्रथवा डिगरी करे या वारण्ट गिरफतारी लावे, परन्तु बहुत से ऋण ऐसे हैं जिनको मांगने वाला कभी भी नहीं श्राता परन्तु वे सूद्, दर सूद के हिसाब से बरावर पढ़ते जाते हैं जैसे बहुत दिन के मैले वस्त्र को घोबी गर्म भट्टी पर चढ़ाता श्रीर फिर जोग से पटड़े पर मारता है, वैसे एक दिन वे ऋण बिना लिहाज बढ़ी सख्ती से वसूल किये जाते हैं। इस लिये ऐसे ऋण सर्वप्रथम श्री अप्रतिदिन चुकाये जाने चाहियें। जिससे वे बढ़ने ही न पावें। श्रीर मनुष्य सदा स्वच्छ पिवत्र शरीर वा कपड़े पहनने की भांति श्रात्मपवित्रता के श्रानन्द को भी भोगने का श्रियकारी बन सके।

श्रात्मानन्द के लेने वाले श्रन्तभवी ऋषियों ने मोटे २ तीन ऋण लिखे हैं। जिनका चुकाना प्रत्येक मनुष्य मात्र का धर्म है। शेष छोटे २ कर्तव्य या ऋण इन के श्रन्दर ही श्रा जाते हैं।

१. देव ऋग, २. ऋषि ऋग, ३. पित ऋग। मनुष्य के जिम्मे यदि कुछ ऋण ही न होते तो उसका जन्म होना ही असम्भव था। क्योंकि इस जीवात्मा का इस मनुष्य योनि के बन्धन अर्थात् जेल खाने में आना ही बतला रहा है कि गर्भ का दु:ख और फिर जन्म लेकर शरीर धारण करने के कारण

जो अनेक दु:ख भोगने पड़ते हैं, उनके बीजरूप कुछ कर्म या ऋण हैं जिनके फल भोग के लिये यह शरीर जीव को मिला है। यद्यपि यह जेलखाना विशेष श्रेगी का है। इसके श्रविरिक्त मनुष्य के जन्म धारण करते ही उसके ऊपर श्रौर श्रनेक ऋण चढ़ने त्रारम्भ हो जाते हैं। जैसा माता, पिता भाई, बहिन त्रादि संबन्धियों का, जो उसके पालन पोपण में सहा-यक होते हैं। इस प्रकार जल, वायु, पृथिवी, अन्नादि, का ऋण जिस से इसका शरीर बनता है। उस नगर या देश का ऋग जहां की जल वायु मिट्टी श्रादि से उसका शरीर बना है। इसी प्रकार सह्वासियों का, पूर्वजों की संस्कृति का, श्रौर गुरु-जनों का जिनके द्वारा उसने शिक्षा प्राप्त की है। गौं आदि पशुत्रों का तथा ग्वाला, धोवी, नाई, श्रथवा भङ्गी त्रादि सेवकों को जो उसकी रचा तथा पालन पोषण में सहायक होते हैं। इसी प्रकार वर्तमान गवर्मेंप्ट का जिसकी रच्चा के द्वारा मनुष्य का जीवन का सुख पूर्वक व्यतीत होता है।

इन सब के अतिरि न उस सृष्टि रचियता जगन्माता का ऋण जिसने यह सब संसार और उसके पदार्थ और वेदरूप-ज्ञान मनुष्य के सुख भोग के लिये था कर्तब्य पालन के लिये साधन रूप में इस शरीर सहित दिये हैं और फिर अपनी शरीर रूपी गाड़ी के प्रति और अपने प्रति क्या कर्तब्य हैं!

इनका वर्णन उपितिखित तीनों ऋणों में आजाता है। इनका यथाशक्ति व्याख्यान करना और उनके पालन करने की विधि बतलाना ही इस पुस्तक के लिखने का लच्य है। क्योंकि जब तक मनुष्य इन ऋणों से मुक्त नहीं होता, चाहे इस कार्य में जीव को एक नहीं अनेक तथा लाख जन्म भी लेने पड़े तब तक जन्म-मरण के बन्धन से छूट नहीं सकता और न अपने अन्तिम ध्येय मुक्ति को प्राप्त कर सकता है। इसके बिना अन्य कोई सरल या निकट का मार्ग नहीं है। और यह ऐसे हो ठीक है जैसे दो और दो, चार होते हैं। इसी को धर्म का पालन करना कहते हैं।

त्राजकल के स्त्री पुरुषों को जो कि पश्चिमीय सम्यता में पले तथा पढ़े हैं, यज्ञोपवीत की महत्ता का पता नहीं हैं। वास्तव में जनेऊ धारण करने का तात्पर्य यही हैं कि जनेऊ के तीन तारों द्वारा इन तीन ऋणों की स्मृति प्रत्येक स्त्री पुरुष को बनी रहे श्रीर वे प्रत्येक समय इन ऋणों से उऋण होने का ध्यान रक्खें। जैसे कि युनिवर्सिटी के भ्रेजुएेट तथा गुरुकुल के स्नातक श्रीर वेरिस्टर वा न्यायाधीश श्रादि श्रपना निश्चित वेश धारण करते हैं। श्रथवा कांग्रेस या जातिसभाश्रों के स्वयंसेवक श्रपने श्रपने बैज या पटी श्रथवा चपरास इसलिये पहिनते हैं कि उनको श्रपनी प्रतिज्ञाश्रों का स्मरण रहे, जो कि गौन या पटी पहनने के समय युनिवर्सिटी के चान्सलर गुरु या नेता ने वतलाई थीं, श्रीर जिनका पालन करना उनका मुख्य कर्तव्य है, श्रीर जिनके पालन में ही उनका गौरव तथा मान है। ऐसे ही जनेऊ पहनाने का उद्देश्य इन ऊपर लिखे

तीनों ऋणों या कर्तव्यों का प्रत्येक समय स्मरण करना है। जिनके पालन करने में ही मनुष्य जीवन का मान तथा मूल्य है। परन्तु श्राजकल हम गर्म सर्द वर्दी, गौन, पेटी या बैंज तो पहन सकते हैं श्रौर उनका कुछ लाभ भी समभते हैं। परन्तु जनेऊ के पहनने में हमको कष्ट होता है। श्रौर जनेऊ पहनना श्रनावश्यक समभा जाता है। इसका कारण हमारी श्रज्ञानता ही तो है। क्योंकि इस विषय में न तो हमको ज्ञान दिया गया श्रौर न हमने स्वयं उस पर यथार्थ विचार किया। इसका मुख्य कारण तो यही है कि श्राज कल की दुनियां में हम लोग श्रपने कर्तव्य कर्मों की तरफ ध्यान देना श्रावश्यक ही नहीं समभते, परन्तु सुख श्रौर दीर्घ श्रायु तथा मुक्ति भी चाहते हैं; परन्तु सस्ती, जो कि श्रसम्भव है।

संस्कृत के किसी किव ने जैसा इस श्लोक में कहा है, यही दशा हमारी है।

> पुष्यस्य फलमिच्छन्ति, पुष्यं नेच्छन्ति जन्तवः। म पापफलमिच्छन्ति पापं कुवन्ति यत्नतः॥

इसका श्रर्थं है कि मनुष्यों का यह स्वभाव ही बन गया है कि वे पुण्य का फल जो सुख है उसको तो चाहते हैं। परन्तु उसके कारण पुण्य कर्म को करना नहीं चाहते। इसी प्रकार मनुष्य दु:ख को तो नहीं चाहते परन्तु दु:ख का कारण जो पाप है उसको बलपूर्वक करते हैं। मनुष्य के करने योग्य कर्तव्य कर्म तो अनेक हैं। इन सबका वर्णन श्रौर व्याख्यान करना तो बहुत कठिन कार्य है। यहां मोटे २ कर्तव्य कर्मों अथवा धर्म के अङ्गों पर प्रकाश डालने का यत्न किया जावेगा। जिससे साधारण जनता भी इनको जानकर इनका पालन कर मनुष्य जन्म के लक्त्य को प्राप्त कर सके।

जब तक यह निश्चय न हो कि कर्तब्य तथा श्रकर्ताब्य कर्म कौन से हैं, ऋथवा यह पता न लगे कि पाप क्या है ऋौर पुरुष क्या है, तब तक मनुष्य पाप कर्मों को कैसे छोड़े श्रीर श्रागे के लिये ऋण के भार से कैसे बचे ? श्रीर एक साधारण ब्यक्ति के लिये यह विवेक कर लेना भी कठिन कार्य है। क्योंकि सांसारिक व्यवहार में वही वस्तु अथवा कार्य जो एक समय पर पुरुय त्रौर लाभदायक प्रतीत होता है, वही वस्तु या कार्य दूसरे समय में दु:खदायक पाप या त्रकर्त्तब्य हो जाता है। जो कार्य एक ब्यक्ति के लिये कर्तब्य वा पुरुष है वही दूसरे के लिये श्रकर्राव्य श्रौर पाप बन जाता है। इसलिए जब तक मनुष्य का लच्य केवल संसार श्रौर उसके पदार्थों की प्राप्ति है, मनुष्य मात्र के लिये सदा के लिये स्थिर निश्चय कर लेना कि किस काम को मनुष्य करें और किस काम को छोड़ देवें. कौन कान अच्छा है और कौन बुरा है, किस वस्तु को मनुष्य प्रहण करे ऋर्थात् खाये पीये ऋौर पहिने ऋथवा किस से प्रेम करे वा न करे, श्रसम्भव है। क्योंकि संसार की प्रत्येक बस्त परिणामशील श्रौर नाशवान् हैं। इसलिये किसी श्रस्थिर लच्य को सामने रखकर स्थिर निश्चय करना असम्भव है। क्योंकि सांसारिक लच्य ब्रजता रहता है. इसलिए कर्म भी बरलता रहता है।

प्रकृतिवादी लोग जिनको केवल इस संसार से प्रेम हैं श्रोर इसकी प्राप्ति ही उनके जीवन का लच्य है। ऐसे लोगों के लिये जो वात श्राज न्याय श्रोर सत्य हैं; वही कल श्रन्याय श्रोर श्रसत्य तथा दण्डनीय हो जाती है।श्रोर उनके कानून के फैसले श्रोर दण्ड भी बदलते रहते हैं। ऐसी श्रवस्था में किसी समय सत्य का प्रकट करना श्रच्छा, श्रोर किसी समय मत्य का प्रकट करना श्रच्छा, श्रोर संमार का राग श्रनुराग भी बदलता रहता है। जिस वस्तु के खाने से किसी को मुख मिलता है, उसके लिये वही वस्तु प्राप्तव्य है। दूमरे के लिये वही त्याज्य हो जाती है। जिसको श्राज मित्र कहते हैं, कल वही श्रमित्रता प्रकट करता है। सासारिक बन्धुश्रों, माता, पिता पुत्रादि से भी कभी कभी उलटा व्यवहार दृष्टिगोचर होता है।

एक समय एक दुकानदार एक रूपये की वस्तु को सवा रूपये में वचता है, तो प्रतीत होता है यह बड़ा पापी है और बढ़त लूटता है। परन्तु लड़ाई और जङ्ग के समय जब वही वस्तु ४) रूपये में मिलती है तो भी अन्याय नहीं गिना जाता। सांसीरिक सुख भी बदलता रहता है। जैसे निद्रा सुख का कारण है और सब के स्वास्थ्य के लिये परम आवश्यक है। परन्तु सांप के काटने पर अथवा संखिया खाने पर मनुष्य

की मृत्यु का कारण बन जाती है। भोजन खाना या मिठाई सुखदायी है परन्तु किसी अवस्था में वहीं भोजन और मिठाई मृत्यु का कारण हो जाते हैं। धन बड़ी उत्तम वस्तु है, उसका एकत्र करना मुख का कारण है। परन्तु इसी एकत्रित किये धन के कारण ही मनुष्य की जान खतरे में पड़ जाती है, और कभी कभी मृत्यु भी हो जाया करती है। धन का दान करना अच्छा कर्म है, परन्तु किसी समय यही दान हमारे लिये तथा जाति के लिये दुःख वा नाश का कारण बन जाता है। जैसा कि आजकल देखा जाना है।

वास्तव में कर्ताव्य श्रकर्ताव्य श्रौर पाप पुर्य का ठीक निश्चय उसी समय हो सकता है, जब मनुष्य यह श्रनुभव कर लेता है कि इस संसार का कोई चेतन, सर्वशक्तिमान्, जीता जागता, ज्ञानवान्, सर्वज्ञ, सर्वव्यापक, श्रन्तर्यामी, स्वामी: श्रौर नियन्ता है। श्रौर यह सृष्टि उसकी है, मेरी नहीं। दूसरी बात यह है कि वह समस्त जीवों के कर्मों का फल देने वाला है और उसका कर्मफल सदा कल्याणकारी होता है। जैसे सांसारिक माता या वैद्य की कटु श्रौषधि भी श्रमृत के तुल्य समभी जाती है। तीसरी बात यह है कि उसकी श्राज्ञा वा नियम को जान कर उसके श्रनुसार कर्म करना कर्ताव्य या पुण्य है श्रौर उसके विपरीत जानना श्रौर कर्म करना ही श्रकर्ताव्य या पाप है। इसलिये जो मनुष्य यह जानना चाहता है कि कर्ताव्य या श्रकर्ताव्य क्या है, उसके लिये यह श्रत्यन्त श्रावश्यक है कि

पूर्व वह यह निश्चय करले कि इस जगत् का कोई स्वामी वा नियन्ता है। फिर उसकी आज्ञाओं तया नियमों का ज्ञान प्राप्त करना और उनका पालन करना उसके लिये अनिवार्य हो जावेगा। और ऐसे कर्त्तव्य कमों के लिये ही वह प्रत्येक प्रकार के कष्ट सहन करता हुआ आनन्द अनुभव करेगा, इसी प्रकार एक दिन अपने लच्च को अवश्य प्राप्त कर लेगा। जैसे जब तक एक कारखाने के अन्दर कार्य करने वालों को यह निश्चय न हो कि इस कारखाने में कार्य करने वालों के लिये कोई व्यवस्था है और उन नियमों के अनुकृल कार्य करने में हमारी वृद्धि और मान है, कारखाने के ठीक चलते रहने पर ही हमारी जीविका और कल्याए है तथा उन नियमों के विपरीत चलने से हमारी अवनित होगी और दर्ण्डनीय भी होंगे; तब तक कर्त्तव्य और अकर्त्तव्य कमों का निश्चय नहीं हो सकता।

### [8]

# प्रथम कर्तव्य-देवऋण

प्रथम कर्तव्य है ''देवऋण्"। इसलिये मनुष्य का सब से प्रथम त्र्यौर त्र्यावश्यक कर्त्तव्य या धर्म यह है कि उस जगत के स्वामी सब देवों के देव व जगत की माता को जानें जिसने यह सब सृष्टि रची है। फिर उसकी आज्ञाओं वा नियमों के जानने और पालन करने की स्रोर मनुष्य की रुचि स्त्रपने त्राप त्राकर्षित हो जावेगी, त्रौर यही ज्ञान प्राप्ति त्रौर उसके श्रमुकूल जीवन व्यतीत करना ईश्वर के प्रति भक्ति श्रथवा मनुष्य का ईश्वर के प्रति कर्त्त ब्य कर्म होगा। श्रौर इसी एक कर्त्त ब्य कर्म के जान लेने पर मनुष्य को शेष सब कर्त्त ब्य कर्मी के निश्चय करने की विवेक-बुद्धि प्राप्त हो जाती है। श्रर्थात् जितना कोई मनुष्य इस कर्त्त व्य कर्म की तरफ ध्यान देगा उतना ही वह ठीक जानेगा ऋौर ठीक करेगा। जिसका फल उसके लिये सदा सुखदायक होगा।

स्रष्टि दो प्रकार की दृष्टिगोचर हो रही है। प्रथम जड़ या ऋचर जैसे पत्थर, मिट्टी, लोहा, सोना धातु ऋौर वृत्तादि हैं, जो कि एक स्थान से दूसरे स्थान पर स्वयं नहीं जा सकते। किन्त ये सब अग्नि, वायु, पृथिवी, जल तथा आकाश इन पांच तत्त्वों के संयोग से ही बनते हैं त्र्रौर स्थूल त्र्यवस्था में ही हमको दृष्टिगोचर होते हैं। ऋपनी सृद्म ऋवस्था में जिस समय जिनको परमारा, Atoms वा Electron श्रादि कहा जाता है तब वे इन चर्म चत्रुश्रों से दृष्टि-गोचर नहीं होते परन्तु इन में गति या हरकत दृश्यमान है। श्रौर वे एक दूसरे से नियमानुसार निश्चित परिमाण में मिलते हैं। यह सिद्धान्त ऋाज कल के योरोपीय वैज्ञानिकों का है। जिन में एक यैज्ञानिक का नाम Dr. Jin है। उसने श्रपनी पुस्तक The mysterious universe में ऐसा ही लिखा है। तो प्रश्न यह होता है कि इस नियमानुसार गति को देने वाला त्रौर निश्चित परिमाण में ही मिलाने वाला कौन है। उक्त डाक्टर जी कहते हैं कि इस सम्बन्ध में हम कुछ नहीं कह सकते। इन्हीं विचारों को दृष्टि में रखते हुए एक किन्न ने कहा है कि-

हज़ार साईन्स रंग लाये, हज़ार बातें हम बनायें। खुदा की कुद्रत यही रहेगी, हमारी हेंरत यही रहेगी॥१॥ सदियों फिलासफों की, चुना चुनी रही। लेकिन खुदा की बात, जहां थी षहीं रही॥२॥ परन्तु यह स्वयंसिद्ध वात है कि यह कार्य विना किसी चेतन ज्ञानवान शिक्त के नहीं हो सकता जो कि इन परमागुत्रों के अन्दर ही होनी चाहिये। क्योंकि मृष्टि बनते समय
कोई वस्तु बाहर तो है ही नहीं जो इनको गित दे और
निश्चित परिमाण में मिलावे। इमिलए वह शिक्त अत्यन्त सूदम
होती हुई जहां इन परमागुत्रों के अन्दर है वहां सर्व व्यापक
तथा चेतन और ज्ञानगान भी है। क्यांकि ज्ञानपूर्वक या नियमपूर्वक जड़ परमागुत्रों को गित देने वाली शिक्त चेतन अर्थान्
जीती जागती होनी चाहिए। यह नियम संसार के प्रत्येक गितशील पदार्थ अथवा मैशीन से प्रत्यत्त दृष्टिगोचर हो रहा है।

यदि यह समभा जावे, जैसे कि पहले कुछ गतिवादी वैज्ञानिक मानते थे. कि गति करना इन परमासुत्रों का अपना स्वाभाविक गुए हैं, तो उसके उत्तर में निवेदन है कि गुए गुए के साथ रहता है। उससे पृथक नहीं हो सकता। जैसे अग्नि का स्वाभाविक गुए जलाना वा ताप और प्रकाश करना है। यदि, ये गुए अग्नि में न रहें तो उसको अग्नि नहीं कहा जाता किन्तु उसको राख या भस्म कहा जाता है।

त्रर्थात् स्वाभाविक गुण गुणी से पृथक् नहीं हो सकते। इस निये यदि प्रकृति के इन सूद्रम परमाणुत्रों का स्वाभाविक गुण गति है, ते वह इन परमाणुत्र्यों से त्रलग नहीं हो सकती। जिसका फल यह होगा कि परमाणु त्रपने स्वाभाविक गुण के त्रनुसार सदा गति करते रहेंगे, त्रीर स्थिर न हो सकेंगे। यदि गति ही जायेंगे तो परस्पर मिल कर कोई स्थूल-आकृति
प्रहण नहीं कर सकते। जिसका परिणाम यह होगा कि सृष्टि बन
ही नहीं सकती। जैसे ईंटों का स्वभाव यदि गति करने का हो तो
प्रत्येक ईंट प्रत्येक समय गति करती रहेगी, इसिलये कोई भी
मकान नहीं बन सकेगा। इसी प्रकार परमाणु या ऐटम् या
ऐलैंकट्रोन का स्वाभाविक गुण गति मानने से सृष्टि बन नहीं
सकती। परन्तु सृष्टि बनी हुई हमारे सामने है, अर्थात्
प्रत्यत्त है।

सृष्टि के प्रत्येक पदार्थ में स्थिरता है—यद्यपि कुछ समय के लिये हैं। क्योंकि सृष्टि के पदार्थ बनते भी हैं, कुछ काल स्थिर भी हते हैं; और फिर बिगड़ते भी हैं, ऋर्थात् अपने कारण परमाणुओं में मिल जाते हैं। अब यहां एक प्रश्न और उठता है, कि यदि यह मान लिया जावे कि इन परमाणुओं का परस्पर मिलना, कुछ काल स्थिर रहना, और फिर प्रथक् हो जाना तीनों अवस्थायें स्वाभाविक गुण से हैं तो फिर प्रश्न उठता है कि ये तीनों गुण प्रकृति के सम हैं या न्यूनाधिक। यदि यह माना जावे कि मिलने का गुण अधिक है तो इतने समय के पश्चात् जो गुण अधिक है अब तक उसकी विशेषता बहुत बढ़ जानी चाहिये थी जैसे कि संसार की साधारण शक्ति अपन, जल, वायु में दृष्टिगोचर होता है। और इस प्रकार सृष्टि का लय होना, और कुछ काल स्थिर रहना, बन्द हो जाते अर्थात् समाप्त हो जाते।

यदि परमाणु में नाश का गुण श्रिधिक होता सो सारी प्रलय हो गई होती हमको कुछ भी दृष्टिगोचर न होता। श्रीर यदि परमागुत्रों में स्थिरता का गुग श्रधिक माना जावे तो सृष्टि का प्रलय होना ऋसम्भव होता, सारी सृष्टि स्थिर ही होती और सृष्टि की प्रत्येक वस्तु एक जैसी ही दृष्टिगोचर होती। त्रर्थात् परमागुत्रों के मिलने का गुग त्रौर पृथकू होने का गुए दोनों दृष्टिगोचर न होते। परन्तु हम देखते हैं कि सृष्टि ऋपने श्राग्म्भ से श्राजतक श्रर्थात् २ ऋरव साल से बनती, स्थिर रहती ऋौर बिगड़ती भी है। जिससे प्रतात होता है कि ये तीनों गुरा प्रकृति के स्वभाविक नहीं हैं, ऋषितु नैमित्तिक हैं। किसी दूसरी चेतन शक्ति से अन्दर आये हैं। श्रौर वही शक्ति सर्वब्यापक है। इन परमागुश्रों के श्रन्दर भी सूचम रूप से विचरता हुच्चा, इनको नियम पूर्वक गति देने वाला कोई नियन्ता है, जो सब सृष्टि का रचियता स्वामी तथा ऋधिष्टाता होने से ईश्वर कहलाता है । जैसे शरीर ( मनुष्य रूपी कारखाने , के त्र्यन्दर जीवात्मा ब्यापक होते हुए श**ीर** के सब श्रकों से कार्य लेता है श्रौर उनका स्वामी है निम्नलिखित युक्तियां इस सचाई की पुष्टि करती हैं—

युक्ति संख्या १—प्रतिदिन सब को दृष्टिगोचर होता है, कि रूई का एक बड़ा ढेर प्रैसिङ्ग मैशीन के द्वारा दबा कर एक छोटी सी गांठ बना दी जाती है। रूई अपने आप गांठ के रूप में परिवर्तित नहीं हो सकती। जब तक कोई चेतन शक्ति मनुष्य ज्ञानपूर्वक और नियमानुसार कार्य न करे, कोई पागल मनुष्य भी इस कार्य को नहीं कर सक ग। परन्तु फिर भी उस रूई के भार को मनुष्य बड़ी से बड़ी विद्या से या शक्ति से घटा नहीं सकत।। वज़न रूई की गांठ के अन्दर पूरा उपस्थित रहता है।

युक्ति संख्या २—परन्तु एक बरगद या पीपल के वृत्त को उसकी शाखायें श्रीर श्रनन्त फूल फल तथा पत्ते श्रीर सैकड़ों मन की वजनदार लकड़ी को एक छोटे से वरगद या पीपल के बीज में कीन बन्द कर देता है ? श्रीर वजन को भी बहुत मूद्दमुख्य में श्रान्दर ही रख देता है।

यहि ये सब कुछ बीज के अन्दर नहीं हैं तो उसके अन्दर से कैसे निकलते हैं ? क्या इस अदृश्य प्रैसिक्ज मैशीन को बनाकर और मंसार की बनस्पित वृत्तादि के लिये उपयोग में लाकर नियम पूर्वक सृष्टि को उत्पन्न करने वाली कोई चेतन ज्ञानवान् शांक नहीं हे ? बही ईश्वर है। और वह सर्वव्यापक ही होनी चाहिये। नहीं तो सारी सृष्टि के सब स्थानों पर इस विचित्र मैशीन को कौन कार्य में लाता है। यह विचित्रकार्य नियमपूर्वक जड़ प्रकृति स्वयं नहीं कर सकती। क्योंकि उसमें बुद्धि, ज्ञान, नियमपूर्वक किया वा गति करने का गुए दृष्टिगोचर नहीं होता 'किन्तु प्रकृति का गुए गति भो सिद्धि ही नहीं होता।

युक्ति संख्या ३--सूर्य, श्राग्नि, विद्युत्, वायु जल, पृथ्वी, श्राकाश ये सब जड़ हैं। श्राजकल के वैज्ञानिक भी यही मानते हैं। श्रीर दृष्टिगोचर भी यही होता हैं। फिर

सारी सृष्टि अर्थात् चुलोक में अनन्त सूर्य चन्द्र तारे आदि अथवा अपन्तरिच्च लोक अपौर पृथिवी लोक में जो पदार्थ गति कर रहे हैं। उनको नियम पूर्वक गति देने वाला, श्रौर इन सब नियन्ता तथा श्रिधिष्ठाता वह ईश्वर ही हो सकता है। इसी प्रकार एक बात श्रौर विचार करने की हैं कि सूर्य श्रौर अगिन तो जड़ हैं, और पशु पत्ती मनुष्य आदि की आंखें भी 'ज़ड़ है और वे पांच भूत या तत्त्वों से ही बनी हैं जिनमें ज्ञान नहीं है। परन्तु त्र्याँख का सम्बन्ध सूर्य से है, जिसके बिना त्रांख चाहे कितनी मोटी त्रौर सुन्दर हो किसी भी कार्य की नहीं है, अपन्धी ही रहती है। ऐसे ही जिह्ना का म्सन्बन्ध जल से हैं, और शेष इन्द्रियों का शेष अपने २ कारण भूतों से है, श्रौर इन सबको देव कहा जाता है क्योंकि इनके बिना संसार की कोई कार्य सिद्धि नहीं होती। परन्तु इन सब का परस्पर सम्बन्ध सर्वत्र स्थिर करने वाला कौन है ? मनुष्य चाहे कितना ही विद्वान और कितने ही बड़े शासन का स्वामी हो इस कार्य में असमर्थ है। बिना सूर्य के इन त्रांखों से कोई कार्य नहीं ले सकता क्योंकि इन दोनों शक्तियों का बनाने वाला मनुष्य नहीं है, इसलिये इनके सम्बन्ध में इसका कोई हाथ नहीं हो सकता।

ऐसे ही वायु सर्वत्र विद्यमान है। मनुष्य पशु पत्ती त्रादि सबके शरीरों के अन्दर वर्तमान है। परन्तु प्राण वायु को शरीर के अन्दर कौन प्रवेश कराता है, और समय पर

#### मनुष्य के कतब्य

निकाल भी लेता है। यद्याप सब प्राणियों की मृत्यु हो जाने पर भी वायु शरीर के अन्दर श्रौर यथापूर्ण वर्तमान रहती है तो इस वायु के विभाग करके या एक नृतन प्राण वायु बना कर निश्चित परिमाण में आवश्यकतानुसार प्राणियों के शरीर के अन्दर कौन भरता है ? श्रौर उनकी इच्छा के प्रतिकृत निकाल भी ले जाता है। यद्यपि वायु स्वयं जड़ है। इसलिये यह ज्ञानपूर्वक किया करने वाला सर्वशक्तिमान अनन्त ज्ञान वाला सर्वव्यापक चेतन, वही ईश्वर है जिसका जानना प्रत्येक मनुष्य का कर्तव्य है।

इसी प्रकार प्राण्यायु का सम्बन्ध फेफड़ों से हैं। श्रौर सृष्टि के श्रारम्भ काल से चला श्राता है, मनुष्य को इस ज्ञान का पता कुछ समय से लगा है। परन्तु यह सम्बन्ध करोड़ों तथा श्रावों वर्षों से चला श्राता है। इस ज्ञान का ज्ञानी मनुष्य नहीं हो सकता क्योंकि मनुष्य ने न प्राणों को श्रौर नाही फेफड़ों को बनाया है। श्रौर जीव को, जो इस शरीर के श्रन्दर रहता है, इस सम्बन्ध के नियत करने का ज्ञान नहीं है। इसलिये इस सम्बन्ध का नियन्ता श्रोर ज्ञाता वही सृष्टि का ज्ञाता है।

जैसे एक इञ्जन या घड़ी के अन्दर विभिन्न पुरज़ों का सम्बन्ध नियत करने वाला एक जीता जागता चेतन ज्ञानी इिद्धानियर या घड़ीसाज़ है। श्रीर जिसके नियमों का जानना इस मनुष्य के लिये अधावश्यक है जो इञ्जन या घड़ी

से ठीक देर रिक कार्य लेकर चन्नित करना चाहता है, और सुखी होना चाहता है। उसके विपरीत उन स्थिर नियमों से श्रज्ञानी रहने पर उस मनुष्य के लिये वह घड़ी या इञ्जन लाभप्रद नहीं हो सकेगा श्रीर वह इञ्जन भी सदुपयोग न लेने से व्यर्थ हो जावेगा। एसे ही यह सारा संसार उस मनुष्य के लिये निष्फल तथा व्यर्थ है, श्रीर उसका श्रपना मनुष्य जन्म भी व्यर्थ है, जो उस सृष्टि रचियता श्रीर उसकी वताई सृष्टि के नियमों का ज्ञान प्राप्त करने का यत्न नहीं करता।

युक्ति संख्या ४ — अग्नि या विद्युत् सर्वत्र अन्दर विद्यमान है। अग्नि का गुण भी प्रकाश है परन्तु वह स्वयं प्रकाश नहीं करती, जब तक उसकी दोनों शिक्तयों अर्थात् Positive and Negative (ऋणात्मक और धनात्मक) को पृथक् २ करके फिर दोनों तारों के द्वारा उनको नियमानुसार मिलाया न जावे। परन्तु यह पृथक्-करण मिश्रीकरण की क्रिया विद्युत् अपने आप नियमानुसार चल कर संसार को प्रकाशित नहीं कर सकती। कोई झानी इिज्ञानियर मनुष्य ही विद्युत् के आदि सृष्टि से नियत नियमानुसार ही कार्य करके प्रकाश कर सकता है और लाभ उठा सकता है। चाहे मनुष्य को अब दुख वर्षों से इस नियम का पता लगा हो परन्तु विद्युत् और विद्युत् से प्रकाशादि शिक्तयों से लाभ उठाने का नियम तो आदि सृष्टि से उपस्थित है। इससे कोई इन्कार नहीं कर सकता है इसलिये इस विद्युत् को आदि सृष्टि से अपने

नियमों में बांधने वाला ऋर्थात् इसी प्रकार की ऋौर शक्तियों के नियम जैसे पृथिवी सूर्य चांद आदि का आकर्षण और नियमानुसार गित करने की विद्या को मनुष्य अपना अविष्कार समक्तता है परन्तु यथार्थ में यह सब उसी सर्वव्यापक सनातन चेतन शक्ति के ही आविष्कार हैं। जिसका मुख्य नाम "ओ३म्" है और उसके बनाये नियमों के अनुसार सृष्टि से कार्य लेना ही मनुष्य का कर्तव्य या धर्म है। और वही कर्तव्य मनुष्यमात्र के लिये सदा लाभदायक तथा कल्याणकारी हो सकता है।

दूसरी सृष्टि इसको चर या चेतन जगत् कहा जाता है, जो यह स्वयं एक स्थान से दूसरे स्थान पर जा सकती है, अर्थात् स्वयं गति करते हुए दृष्टिगोचर होती है। इस चर या चेतन जगत् में भी दो प्रकार की सृष्टि है। एक पशु पत्ती जलचर आदि दूसरी मनुष्य सृष्टि। इस सृष्टि में भी थोड़े विचार से पता लग सकता है कि एक विशेष अनन्त शक्ति ही काम कर रही है जिसकी सहायता या नियम के बिना यह जीवात्मा जो इन शरीरों के अन्दर किया करता है, कुछ भी नहीं कर सकता। इस सृष्टि का मूलाधार भी वही अधर है। निम्निलिखत युक्तियां इस सचाई को पृष्ट करती हैं—

युक्ति संख्या १—गह तो सभी जानते व मानते हैं कि जो भी जीव इस मनुष्य पशु पत्ती के शरीर में ऋाता है इसको सुख दुःख दोनों ही भोगने पड़ते हैं। पहले तो नौ महीने गर्भ जैसी संकीर्ण तथा मलीन कोठरी में रहना पड़ता है श्रीर फिर जन्म का दुःख । फिर ऐसा कौन है जो कभी रोगप्रस्त नहीं होता। इसके श्रातिरिक्त भूख प्यास न्टिन की चिन्ता सबको ही निरन्तर रहा करती है इसके इलावा कौन प्राणी है जो मृत्यु के मुख से बच सके। यह शरीर जिसके पालन पोषण श्रीर सुन्दर बनाने के लिये मनुष्य रातदिन यत्न करता है और उसकी रचा के लिये अपना सर्वस्व त्यागने को तय्यार रहता है, परन्तु उसको अपनी इच्छानुसार अपने पास नहीं ख सकता। चाहे कोई चक्रवर्त्ती महाराजा श्रवतार या पीर पैगम्बर ही कहाता हो, कोई भी माता के गर्भ, जन्म तथा मृत्यु के दुःख से नहीं बच सकता है। बुढ़ापे के कष्ट से भी श्राजतक कोई भी शक्तिशाली श्रौर विद्वान या धनी बच न सका और न बच सकेगा। तब इन अनिवार्य कष्टों की कोई भी मनुष्य इच्छा नहीं करता। इसलिये इससे यह सिद्ध होता है, कि इन उपरोक्त दु:खित अवस्थाओं पर जीव का कोई अधिकार नहीं हैं जैसा कि भहात्मा भर् हिर जी ने कहा है—

> "च्याघ्रीव तिष्ठति जरा परितर्जयन्ती, रोगाश्च ज तव इव प्रहरित देहम्। ग्रायुः परिस्रवति भिन्नघटादिवारम्भे, लोकस्तथार्थाहतमाचरतीति चित्रम्॥'

मनुष्य जिसको बुढ़ापे ने घेरा हुआ है, शरीर भी रोगी , आंख नाक आदि जवाब दे चुके हैं, पांव चलते हुए लड़खड़ाते हैं, हाथ कांपते हैं, सिवाय पृथिवी के रहने कें लिये अपना मकान नहीं, लंगोटी के अतिरिक्त पहनने के लिये कपड़ा नहीं। खाने के लिये कोई वस्तु नहीं। प्रतिदिन घर-घर मांगता फिरता है, परन्तु फिर भी मृत्यु को नहीं चाहता। इससे सिद्ध होता है कि यह शरीर सबको प्यारा है, इसको कोई छोड़ना नहीं चाहता परन्तु एक दिन वृद्ध होना ही पड़ता है, और अपनी इच्छा के विपरीत मरना भी पड़ता ही है।

पाठक गण ! सोचिये कि यह जन्म-मरण, बचपन जवानी तथा बुढ़ापे का नियम किस के आधीन है ? प्रकृति तो स्वयं जड़ है, उसमें गित तथा ज्ञान दोनों का अभाव है क्योंकि मिट्टी से घड़ा किसी ने आजतक बनता नहीं देखा। जीव इस परिवर्तन को चाहता नहीं और नहीं इस सर्वव्यापक नियम पर जीव का अधिकार है। इसिलये जीव के अतिरिक्त कोई और अनन्त तथा सर्व ब्यापक शिक्त माननी ही पड़ती है जिसके आधीन ये नियम हैं। वही ईश्वर है।

सांसारिक शासन में भी कोई व्यक्ति चाहे वह कितना ही घोर पाप करे. जेल में जाना श्रौर स्वयं श्रपने श्राप दण्ड लेना नहीं चाहता । कोई गवर्नमेण्ट या शासक श्रथवा उसके कर्मचारी ही पापी मनुष्य को पकड़ कर जेल में डालते श्रौर कितने वर्ष पर्यन्त उसको बन्द रखते हैं । श्रथवा फांसी या काला पानी के दण्ड भोगने के लिये बाधित करते हैं। श्रौर दण्ड भोगने से पहले भागने भी नहीं देते। परन्तु इस जीव को मनुष्य या पशु योनि रूप जेलखाने में डालकर इसं जन्ममरण और बुढ़ापे श्रादि दुःख रूप दण्ड कौन देता है ? क्यों कि जीव स्वयं इन दुःखों की इच्छा नहीं करता किन्तु इनसे बचने का भरसक प्रयत्न करता रहता है। इसलिए इन नियमों का नियन्ता वहीं सर्वव्य।पक सर्वान्तर्यामी परमेश्वर है।

वही ईरवर सूच्मतम होने से जीव के अन्दर भी ब्यापक है और कर्मों के फलदाता होने से जीव को उसके कर्मानुसार जिस जेलखाने में उचित समभता है, भेज देता है। श्रौर यद्यपि जीव उस जेलखाने से भागना चाहता है परन्तु वह न्यायाधीश नियमानुसार अपने अनन्त बल से दण्ड की श्रवधि पूर्ण होने से पूर्व भागने नहीं देता। श्रौर जिस प्रकार प्रत्येक गवनमैंट कैंदी को जेल में भेजने से पूर्व उस के भोजन वस्त्र तथा स्नानादि का पूरा २ प्रबन्ध कर देती है ्त्र्यौर जैसा भोजन वस्नादि जेल के त्र्राधिकारी उस को देते हैं वही भोजन वस्त्र या स्थानादि उसको स्वीकार करना पड़ता है। उसकी श्रपनी इच्छा वहां नहीं चलती। ऐसे ही उस सारी सष्टि के न्यायाधीश के नियम तथा प्रबन्धानुसार, जीव की इच्छा के विपरीत; किसी को गधे की, तथा किसी को गंदगी के कीड़े की; श्रथवा मनुष्य योनिरूप जेल में जाना श्रीर रहना पड़ता है श्रौर जैसा भोजन जिस योनि के लिए नियत है वैसा ही उस को खाना पड़ता है।

जैसे गौ के बष्चे श्रीर बकरी या मनुष्यादि के बच्चों के जन्म से पूर्व ही उनकी माताश्रों के स्तनों में दूध श्राजाता है इन सब नियमों पर जीव का कोई श्रिधकार नहीं है।

युक्ति संख्या २--मनुष्य यदि यह चाहे कि पित्तयों की भांति उसे भी पर लग जावें, जिस से मैं त्र्याकाश में उड़ भी सकूं त्रौर पृथिवी पर भी चल सकूं। मछली की भांति पानी में भी सदा तैरा करूं परंतु मेरा शरीर पानी में गले नहीं ऋौर सर्दी लग कर निमोनियां भी न हो। श्रीए में मधुमित्तका की तरह श्र<sup>प</sup>ने मंह या दांतों से फुलों में से शहद निकाल कर घर में किसी पात्र में जमा करके ऋपनी इच्छानुसार समयानुकृत खा लिया करूं परन्तु फुल की स्थिति में श्रीर सुन्दरता में कोई भेद न श्राए ! मेरी श्रांखें चील हैसी तीइए होजावें, घर बैठे कितने ही मीलों तक देख लिया करू और भोई वस्तु मेरे देखने में वाधा न ड.ले। ऋथवा बिल्ली या उल्लुकी भांति रात्रिको भी देख लिया करूं श्रीर हिरण जैसी छलांग भी लगाया करूं तो क्या इन इच्छात्रों को मनुष्य पूरा कर सकता है ? मनुष्य में तो इतनी शक्ति नहीं है कि स्त्रपने सिए के ट्रटे हुए बाल को भी फिर लगा सके। श्रपने एक श्वास को जो उसके श्रन्दर से निकल गया है, इसको वापिस ला सके। जिस मनुष्य को कल का भी पता नहीं कि कल क्या होगा श्रपने पीछे पड़ी वस्तु या पीछे बैठे मनुष्य तक का ज्ञान नहीं

होता वह क्या माता के गर्भ में श्रांख नाकादि इन्द्रियां बना सकता है? जिसके गर्भ में उसको कोई श्रावश्यकता ही नहीं। इन सब साधनों को बनाने वाली श्रौर देने वाली वह जगन्माता ही है। वह इस जीव को जेल में भेज गही है, श्रौर वही जानती है कि इस जीवरूप सन्तान को मंमार में जाकर कित किन माधनों की श्रावश्यकता होगी। क्या मनुष्य किसी खेत में चने वीज करके गेहूं की फमल काट सकता है?

इन उपर लिखित दृष्टान्तों से सिद्ध होता है कि जीव का इन नियमों पर कोई भी अधिकार नहीं, और न इन में वह कुछ परिवर्तन कर मकता है। अपितु उस जगन्नियन्ता के नियमों के अनुकृत इन शरीररूप जेलखानों में कुछ सुख प्राप्त कर सकता है और अपना सुधार भी कर सकता है। और यदि इन नियमों के विपरीत कोई किया करे तो उल्टा दु:ख बढ़ जाता है और दग्छ भी अधिक हो जाता है। इसलिये मनुष्य का कल्याण इसी में है कि उस जगन्नियन्ता का और उस के नियमों का ज्ञान प्राप्त करे। यही मनुष्य का प्रथम कर्तन्य है। इस के अतिरिक्त जीव के जेलखान और दु:खों को कम करने का और कोई उपाय नहीं है—

ईश्वर को प्रत्यत्त करने के लिए निम्नलिखित युक्तियां उद्घृतकी जाती हैं—

युक्त संख्या १—जिसने त्रांख पर पट्टी बांध रक्खी है। श्रांख बन्द करके चल रहा है श्रथवा श्रन्धा है उस को सरज से क्या लाभ है। यदि वह कहे कि संसार में सूरज हैं ही नहीं तो उसको लोग अज्ञानी या मूर्ल ही समफेंगे जब कि संसार के शेष पुरुष जो कि अपन्धे नहीं जिन्हों ने आंखों पर पट्टी नहीं बांधी वे तो सूरज को देख ही रहे हैं। श्रीर आकाश से लाभ भी उठा रहे हैं जैसा कि महात्मा भर्त हिर जी ने कहा है।

पत्रं नैव यदा करीरविटपे, दोषो वसन्तर बिम्।
नोल्कोऽप्यवलोकते यदि दिवा, सूर्यस्य किं दूषणम्।।
धारा नैव पतन्ति चातकमुखे, मेघस्य किं दूषणम्।
यत् पूर्व विधिना खलाटलिखितं, तन्मार्जितं कः चमः॥
त्रार्थ—करीर (डेले के) वृत्त पर यदि पत्ते नहीं लगते,
तो इस में वसन्त ऋतु का क्या दोष है। उल्लू दिन में नहीं
देखता है तो सूर्य का इसमें क्या दोष है। जलधारा चातक
पत्ती के मुख नहीं पड़ती तो इसमें मेघ का क्या दोष है।
कर्मों के फल को संसार में कौन परिवर्तन कर सकता है,
ऋर्थात् कोई नहीं।

युक्ति संख्या ६ — को कान से बहरा है, या कानों में जिस ने कई या मोम भर रखा है उसको संसार के सुन्दर गीत अथवा शब्द केंसे सुनाई दे सकता है फिर उसके कथना- नुसार क्या मनुष्य यह मान लेंगे कि संसार में शब्द ही नहीं है।

युक्ति संख्या ३— जिसकी नासिका मल से भरी है या जुकाम के कारण बन्द है श्रथवा नासिका मों रूई दे रक्खी है उसको सुगन्ध से क्या लाभ है ? फिर क्या संसार के फूलों ने सुगन्धि देनी छोड़ दी है या उसके कथनानुसार जनता यह मान लेगी कि संसार में सुगन्धि ही नहीं रही है।

युक्ति संख्या ४--जिसको ज्वर की गर्मी में मीठा पदार्थ भी कड़वा लगता है या उसकी जिह्ना या मुख्न में फफोले पड़े हैं कुछ खा नहीं सकता तो क्या उसके श्रनुभवानसार संसार में मीठा पदार्थ ही नहीं रहा है ? जैसे इन चारों इन्द्रियों के विकारों के दूर करने से चारों पदार्थों का ठीक २ अनुभव हो सकता है श्रीर मनुष्य इनके भोग का श्रानन्द ले सकता है, श्रन्यथा दु:खी होता है। श्रीर इन उपरिलिखित वर्तमान पदार्थों का श्रभाव निरूपण करना भी श्रज्ञानता है। ऐसे ही परमेश्वर भी प्रत्यज्ञ है ऋौर उसके श्रनन्त गुणों को जीव प्राप्त कर सकता है परन्तु शर्त यह हैं कि मनुष्य ने जो त्रज्ञान की या सांसारिक मोह की पट्टी बांध रक्खी है उसको खोल देवे ऋौर ज्ञाने-द्रिय से जो कि मनुष्य का दिव्य तीसरा चत्, वही उसकी सत्य प्रकाश के देने वाली श्रसली श्रांख है । इसके बिना मनुष्य देखता तथा सुनता हत्र्या भी यथार्थ देखता वा सुनता नहीं हैं। इस श्रांख के ख़ुलने पर मनुष्य

ईश्वर को देखने लगता है, या अनुभव करने लगता है।

जैसे कि नशे पीने वाला नशे की श्रवस्था में ठीक देखता

सुनता या खाता पीता नहीं है, श्रीर दु: ली होता है। यद्यपि दूसरे लोग जिन्होंने नशा नहीं पिया श्रीर जिन की इन्द्रियां नाक कान श्रादि स्वस्थ हैं वे श्रपना कर्त्त व्य कर्म ठीक कर रहे हैं श्रीर संसार के पदार्थों को वास्तव रूप में देखकर उनसे उचित उपयोग लेकर सुर्खा हो रहे हैं, ऐसे ही जिन मनुष्यों को विषय वासना के दूपित दोग पूर्ण नशे ने मूर्छित नहीं किया है, श्रीर जिन्होंने श्रपने बुद्धि को इन्द्रियों के विषयों के श्रधीन नहीं किया है। ऐसे ज्ञानी पुरुष ईश्वर को सर्वत्र देखते श्रीर श्रमुभव करते हैं कि वही ईश्वर इस संसार रूपी कारखाने का स्वाभी श्रधाता श्रीर नियन्ता है। श्रीर उसके नियमों के श्रमुकूल श्रपने कर्त्त व्य कर्मों को करते हुए प्रतिद्दिन ऐसे महानुभाव उन्नति के शिखर पर स्वयं चढ़ते चले जाते हैं, श्रीर जनता के भी पथ-प्रदर्शक बनते हैं।

## [ ५ ] दूसरा कर्त्त ब्य

#### श्रात्मज्ञान अथवा अपने स्वरूप का ज्ञान

जब यह निश्चय हो गया कि इस संसार रूपी कारखाने या परिवार का कोई महान् सर्वात्मा स्वामी है। श्रौर यह मनुष्य इस संसार का स्वामी नहीं श्रपित भोक्ता है श्रौर इस संसार के सर्व पदार्थ श्रौर शिक्त्त्यां इस सर्वात्मा के श्रिधिकार में हैं जिन ने जीव को योनि में भेजा है। (क्योंकि यह श्रपनी इच्छा से इस शरीर में नहीं श्राया है श्रौर न श्रपनी इच्छा से छोड़ता है।) श्रौर यह सब दृश्यमान पदार्थ उस सर्वात्मा की श्रोर से इस जीव को सदुपयोग के लिये श्रिशंत उसकी श्राज्ञानुसार बरतने के लिये दिये गये हैं। इस लिये सर्व प्रथम यह जानना परम-श्रावश्यक है कि इस जीव की संसार में क्या स्थिति है, श्रौर वह स्वयं क्या है, श्रौर उसका श्रपना स्वरूप क्या है।

क्योंकि जब तक किसी कारखाना परिवार में किसी कारीगर या आफिसर या सेवक की अपने आप का पता नहीं

अथवा अपनी स्थिति या Position का पता नहीं कि वह माता, पिता, पुत्र, वैद्य, रोगी, क्रर्क, गएक, लुहार और तर-खान में से क्या है। वह अपने कर्त्तव्य का कैसे निश्चय करे और कारखाने के पदार्थों को किस प्रकार उपयोग में लावे ? ध्रियात अपने कर्त्तव्य धर्मों का कैसे निश्चय और पालन करे और किस प्रकार अपने कर्त्तव्य का पालन करके उत्तम पदवी का अधिकारी बने। इस लिये दूसरा कर्त्तव्य संसार में मनुष्य का यह है कि वह अपने आप को जाने कि 'में' क्या हूं। और उस जगत्-रचियता या उसके पदार्थों के साथ उसका क्या सम्बन्ध है।

जो लोग यह कहते हैं कि यह समस्त संसार केवल बहा ही है, अथवा कुछ नहीं या भ्रममात्र ही है। अथवा जो यह कहते हैं कि जीव और परमेरवर कोई नहीं यह केवल प्रकृति की गतियां (Energy) है, और प्रकृति के परमाणुओं के संसर्ग या संघर्ष से एक चेतन शक्ति 'उत्पन्न हो जाती है और परमाणुओं के पृथक् होने पर या मृत्यु होने पर नहीं रहती। इस विषय में विचारना चाहिये कि यदि केवल बहा ही सब कुछ है तो बहा ज्ञानी है अथवा अज्ञानी? यदि ज्ञानी है तो उसका ज्ञान किस के लिये हैं? जैसे एक स्कूल-मास्टर या अध्यापक तो है, परन्तु संसार में कोई स्कूल या उसमें पढ़ने वाला कोई विद्यार्थी न हो तो अध्यापक का ज्ञान किस के लिये हैं? अर्थात् अध्यापक का ज्ञान किस के लिये हैं? अर्थात् अध्यापक का ज्ञान निष्योजन हो जाता है।

फिर इसी प्रकार क्या ब्रह्म का ज्ञान भी निष्प्रयोजन है ? परन्तु निष्प्रयोजन ज्ञान या कर्म करने वाला मनुष्य संसार में मूर्ख गिना जाता है, तो क्या ब्रह्म को भी मूर्ख और श्रज्ञानी समका जावे ? जो कि सर्वथा श्रसम्भव है। वास्तव में ब्रह्म का ज्ञान श्रपने जीवरूप सन्तान-शिष्यों के लिये हैं, जो कि श्रल्पज्ञानी और ब्रह्म से पृथक् शिक्त है। श्रन्यथा ब्रह्म का ज्ञान निर्धिक हो जावेगा। यदि यह कहा जावे कि यह सब संसार श्रम ही है, तो यह श्रम होने का ज्ञान किस को होता है फिर क्या ईश्वर या ब्रह्म को भी श्रम होता है ? श्रीर श्रम तो श्रज्ञानी को हो सकता है जो कि ब्रह्म में सम्भव ही नहीं है। इसलिये संसार को श्रम समक्षते वाला जीवात्मा है जिसको श्रल्पज्ञानी होने के कारण ज्ञान की परम श्रावश्यकता है।

यदि यह कहा जावे कि कोई ऋष्यापक या विद्यार्थी संसार में नहीं है, तो यह समस्त संसार निष्प्रयोजन या निर्थंक ठ रता है। क्योंकि विद्यालय, महाविद्यालय रूप संसार तो प्रत्यच्च दृष्टिगोचर हो रहा है, श्रौर उनके श्रन्दर जो फल वाटिकादि पुस्तकें, मानचित्र, कलम द्वात सियाही नाना प्रकार की वस्तुएं वर्तमान हैं, श्रौर जिसकी स्थिति को प्रतिपद्मी भी स्वीकार करते हैं तो यह समस्त सामग्री किस के लिये हैं क्या संसार में मकान फूल फलादि स्वयं श्रपने श्राप श्रपने लाभ के लिये वनते हैं किया ईट पत्थर चूना श्रपने लाभ के लिये, श्रथवा किसी श्रपने प्रयोजन सिद्धि के लिये

मकान में जा लगते हैं ? क्या कलम दवात सियाही पुस्तकें आदि अपने किसी प्रयोजन के लिये, अपने-आप बनती हैं ?

परन्तु इसके विपरीत देखा जाता है कि ये सब जड़ पदार्थ किसी चेतन शक्ति के लिये, जो इन पदार्थों से पृथक है, श्रीर जिसको इन पदार्थों की श्रावश्यकता है, बनती हैं श्रीर उगती हैं। श्रीर इन के बनाने वाला श्रीर उगाने वाला एक श्रलग महान् श्रनन्त शक्ति है जो इन सब पदार्थों को उत्पन्न करता है, श्रीर यथानियम पालन श्रीर लय करने वाला है। श्रीर जिसको इन पदार्थों की श्रावश्यकता नहीं है। क्यों क वह पूर्णकाम है, जैसा कि वेद में कहा है।

श्रकामो धीरो ममृत: स्वयंभू: रसेन तृष्तो न कुतश्चनोन:। तमेव विद्वान् न विभाय मृत्युं, श्राःमानं धीरमजरं ह्वानम्।

जो कि पूर्ण काम है, धीर है, (श्रमृतः) नाश रहित (स्वयंभूः) जिसको दूसरे की सहायता की श्रावश्यकता नहीं है जो प्रत्येक प्रकार से तृष्त है, इसको जानकर ही विद्वान् जीव मृत्यु के दाव से बच सकते हैं।

वह परमात्मा जीव रूप श्रपनी सन्तान की शिद्धा के लिये साधन रूप में वेद को उत्पन्न करता है। जैसे सांसारिक माता पिता श्रपनी श्रज्ञानी सन्तान की श्रावश्यकता को जांनते हुए विना मांगे ही बच्चे के लिये कपड़े बनवाते, भोजन सामग्री जुटाते, श्रौर ज्ञान प्राप्ति के लिये पाठशालादि खुलवाते हैं। इसी प्रकार परमात्मा जीवों के बिना मांगे उनकी आवश्यकता को ध्यान में रखते हुए संसार के पदार्थ और वेदरूप ज्ञान को ऋषियों द्वारा सृष्टि के आरम्भ में उपस्थित करता है।

जो लोग यह कहते हैं कि यह संसार केवल मात्र प्रकृति की ही रचना है, उनके लिये उत्तर में निवेदन है कि क्योंकि गुण गुणी के ही साथ रहते हैं इसलिये जड़ प्रकृति से चेतन जीव या ईश्वर उत्पन्न नहीं हो सकते हैं श्रीर ना ही श्रमत से सत् की उत्पत्ति हो सकती है। इस लिये इस संसार का पूर्णज्ञानी एक स्वामी हैं जिसको ईश्वर कहते हैं। श्रीर ये श्रमेक जीव उसकी सन्तान प्रजा वा शिष्य हैं। श्रीर ये संसार के पदार्थ वा शरीर इन जीवों के ज्ञान प्राप्ति श्रीर कर्मफल भोग के लिये उसी परम पिता की तरफ से साधन रूप रचे गये हैं।

यह संसार जीव के सदुपयोग श्रीर भोग के लिए हैं श्रीर ईरवर स्वामी रूप में जीवों के कर्मों का द्रष्टा श्रीर फल देने वाला है। जैसे कि वेद भगवान् कहते हैं।

"द्वा सुपर्या सयुजा सलाया सभानं वृत्तं परिषस्वाजाते । तयोरन्यः पिष्पत्तं स्वादु श्रति श्रनश्नन् श्रन्योऽभिचाकशीति"।

श्रर्थं — प्रकृति रूप एक वृत्त पर एक जीव श्रौर दूसरा पर-मेश्वर समान रूप से रहते हैं । परन्तु जीव सुखदु: ल रूप फलों को भोगता है श्रौर परमेश्वर न भोगता हुश्रा साची रूप से विद्यसान है। इन उपरिलिखित युक्तियों से यह सिद्ध किया जा चुका है कि जीवात्मा की इस संसार में क्या स्थिति है और उसका सृष्टि रचियता ईश्वर से, और संसार के पदार्थों से क्या सम्बन्ध है। अब यह वर्णन करने का यत्न किया जाता है कि जीव का क्या स्वरूप है। Selfknowledge अर्थात् आत्मज्ञान और उसकी शक्तियों का लच्चण क्या है और उसका अपने प्रति क्या कर्तव्य है ?

जैसा कि बृहदारएयक के ऋषिवर ने कहा है कि —

स यावद वा इन्द्रं न विजज्ञौ तावदेनमसुरा श्रभि बभूवु:। स यदा विजज्ञावथ हत्वाऽसुरान् विजित्य सर्वेसां भूतानां श्रेष्ठ्यम् स्वाराज्यमाधिपत्यं पर्येति ।

श्रथं — इन्द्र जीवात्मा जब तक श्रपने स्वरूप को नहीं पहचानता, श्रमुर पाप वृत्तियां उसको दबाती हैं। ज्यों ही यह श्रपने स्वरूप को जान लेता है त्यों ही पापवृत्ति रूप श्रमुरों को मारकर, श्रथवा जीत कर सर्व भूतों से श्रेष्ठता श्रौर स्वराज्य श्रर्थात् श्रपने स्वरूप को प्राप्त करता है। जैसे सृष्टि रचियता परमेरवर एक शक्ति है जो कि इन चर्मचत्नुश्रों से तो हिंगोचर नहीं होती, परन्तु श्रपने गुणों श्रौर सृष्टि रचना रूप कार्य से प्रत्यत्त है श्रौर उसका श्रमुभव ज्ञान से ही होता है। ऐसे ही जीवित्मा को भी इन चर्मचत्नुश्रों से मनुष्न देख नहीं सकता, परन्तु ज्ञान हिंछ से उसके लज्ञण ज्ञान श्रौर प्रयत्न को देख कर जीव की स्थित का श्रमुभव श्रवरय होता

है। श्रर्थात् जहां 'में' हूं, श्रपने श्रापके होने का ज्ञान है, श्रौर जहां सुख प्राप्ति श्रौर दुःख की निवृत्ति के लिये कर्म या प्रयत्न का श्रनुभव होता है, वहां जीवात्मा है। जैसे नीचे लिखे दृष्टान्त से स्पष्ट हो जावेगा।

कोई दो मित्र प्रात:काल प्रति दिन नगर से बाहर भ्रमण के लिये जाया करते थे। एक दिन शीत ऋधिक होने के कारण उन में से एक ने उठकर गर्म सूट पहिना ऋौर ऊपर श्रोवर कोट भी पहन कर दूसरे अपने मित्र को बुलाने के लिये उसके घर पर गया श्रौर श्रपने मित्र का नाम लेकर बाहर से ही श्रावाज दी। ऊपर से श्रावाज त्राई 'कौन है ?' नीचे वाले मित्र ने कहा 'मैं' हूं। श्रौर ऊपर वाले ने समका कि मेरा श्रमुक मित्र मुभे बुलाने के ितये स्राया है। इस लिये वह भी गर्म कपड़े तथा गुलबन्द जुराबें फुल बूट आदि पहन कर नीचे श्रागया। घर से नीचे श्राकर उसने श्राने वाले मित्र के श्रोवर कोट को हाथ लगा कर पूछा, कि क्या यह 'मैंं' है। मित्र ने इत्तर दिया, 'नहीं'। फिर इसने क्रम से छोटे कोट तथा कमीज श्रीर स्वेटर बुनियान को हाथ लगा कर पूछा कि क्या ये 'मैं' है। इत्तर मिला, 'नहीं'। फिर उसने ऋपने मित्र के शरीर पर हाथ रखकर पूछा कि क्या यह 'मैं' है ? तो दूसरे मित्र ने जरा विचार कर उत्तर दिया कि यह भी 'में' नहीं है। 'तो फिर 'मैं' क्या है ?'

इस प्रश्न के उत्तर में पहिले मित्र ने कहा कि जीवात्मा

इन समस्त वस्त्रों और शरीर से पृथक है, और जिसके लिंग ये सब कुछ है। जैसे श्रांख का विषय देखना है; कान का सुनना, नासिका का सूधना। श्रीर रसना का रस लेना है परन्तु वह कौन है जो यह कहता है कि मेरी श्रांख थक गई, बहुत देखने श्रीर पढ़ने से मेरी श्रांख में रोग हो जावेगा। श्रांखें मीच लेता है, श्रीर देखना या पढ़ना बन्द कर देता है। परन्तु श्रांख का स्वभाव देखना है श्रीर देखना चाहती है ऐसे ही सिनेमा या राग सुनते हुए कौन कहता है कि राग बन्द करो, बहुत देर हो गई। प्रातःकाल समय पर उठा न जावेगा, दफतर जाने में देर हो गई, श्रथवा वहां नींद श्रायेगी कार्य न हो सकेगा श्रीर दएड मिलेगा। परन्तु कान सुनने से इन्कार नहीं करता बन्द नहीं होता क्यों कि सुनना उसका स्वभाव है।

ऐसे ही बड़ी स्वादु मिठाई सामने पड़ी हैं। रसना मांगती है। परन्तु वह कौन है जो कहता है मिठाई उठालो, श्रिधिक खाने से मेरा शरीर रोगी होगा। पेट में दर्द भी हो जावेगा। यद्याप पेट तो वोलता नहीं। न रसना खाने से इन्कार करती है।

ऐसे ही वह कौन है जो कहता है कि बहुत सुगन्धि श्रम्ब नहीं। इतर को हटा लो नहीं तो जुकाम लंगेगा। कितने ही दिन कार्य न हो सकेगा यद्यपि नासिका का गन्ध लेना ही स्वभाव है। नासिका से सुगन्ध लेना बन्द्र नहीं किया, श्रपने रास्ते बन्द नहीं किये श्रीर नाही इन समस्त इन्द्रियों के

गोलकों को ज्ञान है क्योंकि ये सब जड़ वस्तु हैं पांच भूतों के बने हुए हैं। इसिलये वह चेतन शक्ति जो इन गोलकों को अपना कहती है और जो इनके द्वारा देखती सुनती सूंघती और खाती है और जिसका यह शरीर है जिसका इन इन्द्रियों वा शरीर के रोगी या निर्वल होने से कार्य खराब होता है वही अन्दर से बोल रहा है, और वही जीवात्मा है।

यद्यपि वह इन श्रांखों से दृष्टिगोचर नहीं होता, परन्तु इसके लिये ही श्रांख देखती, कान सुनते श्रौर जिह्ना रस लेती है। दांत भोजनादि को चवाते हैं, पांव चलते हैं हाथ कार्य करते हैं, फेफड़े खून को साफ करते हैं, पेट की भट्टी में भोजन से रस तथा रक्त बनकर समस्त शरीर में जाता है। श्रौर पांचों प्राण नियमपूर्वक रात दिन चलते हैं। श्रथवा जिसके इस शरीर के छोड़ने पर इस शरीर के श्रन्दर रत्येक प्रकार की क्रिया बन्द हो जाती हैं; वही जीवात्मा है।

यद्यपि शरीर की संब इन्द्रियों, श्रांख नाक कान गुदा श्रादि में मैला होता है श्रीर मेले के शरीर से पृथक करने पर दुर्गन्ध सब को श्रनुभव होती हैं परन्तु जब तक वह सत् चित् श्रीर शुद्ध पितत्र शाक्ति श्रन्दर उपस्थित हैं तब तक शरीर या इन्द्रियों तथा पेट से दुर्गन्ध नहीं श्राती हैं। परन्तु ज्यों ही वह शांक्त इस शरीर को छोड़ जाती हैं, तब ही यह शरीर दुर्गन्धयुक्त हो जाता है, इस शरीर श्रीर इन्द्रियों को पिवत्र रखने वाली शक्ति का नाम जीवारमा है। क्योंकि उसके निकल जाने पर इस शरीर में रूप रंग आकर्षण प्रेम पिवत्रता सुन्दरतादि कोई उत्तम गुण या शिक्त नहीं रहती और इसी वास्ते जो निकट सम्बन्धी प्रेम करने वाले भी, इस मृतक शरीर को हाथ लगाने और छूजाने पर श्रपिवत्र समभे जाते हैं, और स्नान करते हैं।

हे मित्र ! जिस की स्थिति से इस शरीर के श्रन्दर उपरि-निर्दिष्ट सब गुण और ज्ञान रहते है और इस शरीर की किया जारी रहती है। वही इस शरीर का स्वामी ऋर्थात में है। हे मित्र ! योरोपियन वैज्ञानिक भी मानते हैं, कि इस शरीर के समस्त परमाग्रा दो तीन वर्ष पश्चात बदल कर नये हो जाते हैं श्रीर प्रत्यत्त भी है कि जन्म काल में यह शरीर बहुत छोटा त्र्यौर थोड़े भार का होता है। फिर क्रमशः युवावस्था त्र्रौर बुढ़ापे को प्राप्त होकर कितना बड़ा श्रीर भाग हो जाता है, श्रर्थात वह छोटा सा थैलारूप शरीर कितना लम्बा चौड़ा हो जाता है यद्यपि एक कपड़े के छोटे थैले या सिरहाने में कोई मनुष्य डेढ मन या दो मन रूई डालना चाहे तो नहीं डाल सकता न वह थैले को ऋधिक रूई भरने पर फटने से बचा सकता है। परन्तु जब तक इस शरीर में वह चेतन शक्ति विद्यमान है यह शरीर रूप थैला न तो फटता है ऋौर न इसके साथ कपड़ा या टाट गांठने की आवश्यकता है। श्रीर क्रमशः वजन के बढ़ने पर शरीर रूप थैले का चमडा स्वयं त्र्यावश्यकतानुसार बढ़ता चला जाता है।

इसके ऋतिरिक्त ये तीनों श्रवस्थाएं श्रशीत् बचपन, जवानी

तथा बुढ़ापा जड़ परमाणुत्रों के परिवर्तन का परिणाम है। परन्तु ये बचपन जवानी श्रौर बुढ़ापे की श्रवस्था की स्मृति जिसको रहती है, श्रौर उस समय के विभिन्न संस्कारों की स्मृति ६० या ७२ वर्ष की श्रायु में जिसको रहती है, श्रौर जिसको उन समस्त भले बुरे कमों के परिणामों को स्मरण करके दु:ख श्रौर मुख का श्रनुभव भी होता है; हे मित्र ! वही चेतन शक्ति 'मैं' है।

हे मित्र ! ये संसार के सारे सम्बन्ध माता पिता पुत्र भाई बहिन पति पत्नी आदि और सब पद्वियां प्रोफेसर वकील डाक्टर जज सेठ धनी पादरी भक्त मौलवी परिडत संन्यासी श्रादि जिसके साथ युक्त होती हैं, वही शक्ति जीवात्मा या 'मैं' है। क्योंकि जब यह शक्ति शरीर को छोड़ जाती है, तो कोई सम्बन्धी इस मृतक शरीर से प्रेम नहीं करता और दूर भागते श्रीर कहते हैं पिता माता सेठ राजा वकील श्रादि का देहान्त हो गया ऋब इस शव को जलादो। यदि ये सब सम्बन्ध ऋथवा पदिवयां इस शरीर की होतीं तो शरीर पूर्ववत् व्यवहार या प्रेम क्यों नहीं करता । किन्तु उसी समय जब कोई व्यक्ति <del>त्र्याकर पूछे कि सेठ साहब या राजासाहब कहां हैं, उनके नाम</del> का रूपया आया है तो सब लोग उसके पुत्र की तरफ संकेत करते हैं। स्रर्थात् जिसके शरीर के अन्दर वह 'मैं' रूप चेतन शक्ति विद्यमान है। श्रौर उस मृतक शरीर वाले सेठ की सर्व-सम्पत्ति उसके पुत्र की हो जाती है। यदि ये सब संज्ञाएं पति पत्नी माता पिता सेठ आदि शरीर की हैं तो जलाने से पूर्व शरीर तो घर में ही पड़ा रहता है, किर पत्नी पति के लिये और पुत्र माता पिता के लिये रोते और दुः ली क्यों होते हैं।

ऊपर लिखे दृष्टान्तों से स्पष्ट हो गया है कि संसार के सम्बन्ध श्रीर पद्वियां श्रीर संसार के सब पदार्थ धन ऐश्वर्य सामान श्रादि इस शरीर के लिये नहीं, किन्तु शरीर से पृथक् चेतन शक्ति के लिये हैं; जिसको जीवात्मा श्रीर 'में' कह कर पुकारा जाता है।

श्रव पाठकों को यह निश्चित हो गया होगा कि जीवातमा या 'मैं' एक चेतन शक्ति है जिसके स्वाभाविक लच्चए ज्ञान व प्रयत्न हैं। श्रीर वह शक्ति सत् भी है। क्योंकि शरीर नाश हो जाने या जलाने पर भी उसका नाश नहीं होता, उसको श्राम्न जला नहीं सकती, वायु उड़ा नहीं सकता, जल गला नहीं सकता। जैसा कि गीता में कहा है—

> नैनं छिन्दन्ति शस्त्राणि नैनं दहति पावकः। न चैनं क्लेदयन्थ्यापो न शोषयति मास्तः॥

इस श्रात्मा को श्राग्न जला नहीं सकती, शख्न इसको काट नहीं सकते, जल गला नहीं सकता, वायु सुखा नहीं सकता। वह सदा से नित्य व सनातन है, श्रीर ऐसा होना भी चाहिये क्योंकि यह उस जगत स्वामी की सन्तान या श्रजा है, जो कि नित्य वा सनातन है।

यदि उस जगत् स्वामी शजाधिराज की प्रजा ही नहीं, या वह जेजा किसी समय हो, या किसी समय न हो ती वह नित्य स्वामी या नित्य जगन्माता किस की है ? इस दशा में जगदीश्वर जग-न्माता आदि नाम अथवा गुण उस महान् शक्ति जगन्नियन्ता. के साथ विशेषण रूप में लग ही नहीं सकते। इसलिये उस सत्य सनातन प्रभु की प्रजा भी सत्य और सनातन है।

इसके अतिरिक्त पाठकों को यह ज्ञात हो गया होगा कि जीवात्मा स्वभाव से शुद्ध और पिवत्र हैं, क्योंकि इसके अन्दर होने से शरीर में पिवत्रता सुन्दरता आदि गुए रहते हैं और इसके न रहने से शरीर मिलन और दुर्गन्धयुक्त हो जाता है। इसिलये यह पिवत्रता का गुए भी उसी शिक्त का है। इसिलये यह सिद्ध हुआ कि जीव सत्-चित्त हैं, और स्वभाव से पिवत्र भी है। इसी की आत्मदर्शन आत्मज्ञान या Self knowledge कहा जाता हैं, और इसी जीवात्मा ने ही इस जगत् स्वामी के साथ कोई सम्बन्ध पुत्र या सेवक या शिष्य आदि का स्थिर करके उससे सुख आनन्द का गुए लेना है जो कि सत् चित् और आनन्द का स्रोत हैं।

यहां एक प्रश्न उपस्थित होता है कि जब जीव स्वभाव से शुद्ध पिवत्र है तो पिवत्रता में शिक्त और ज्ञान तथा सुख होता है फिर वह निर्वल अशान्त अज्ञानी होकर दुःखी क्यों होता है ? इसका कारण यह है कि ये त्रुटियां जड़ प्रकृति के सङ्ग दोष से आती हैं। और सुख-वृद्धि उस ज्ञान वा आनन्द के स्रोत परमेश्वर के सङ्ग से होती है। क्योंकि जीवात्मा एकदेशी अल्पज्ञ और अल्पज्ञान वाला है। इसिलये वह अपनी जगत्-

माता को भूल कर जब झानरहित अपिवत्र जड़ प्रकृति के पदार्थों से अधिक सम्बन्ध करता है तो उसमें अज्ञान की मात्रा अधिक बढ़ जाने के कारण अज्ञान युक्त कर्म करने से दुःख आता है और जब झान पिवत्रता का भंडार या जगत्-माता से सम्बन्ध जोड़ता है तो झान की वृद्धि से ज्ञान या नियम पूर्वक कर्म करने से सुखी होता है। और प्रतिदिन इस अभ्यास को बढ़ाकर उस आनन्द के स्रोत से जा मिलता है। अर्थात् जन्म मरण रूप दुःखों को काट कर मुक्त हो जाता है।

क्योंकि मनुष्य के पास उसकी पूंजी तो अपने कर्म ही हैं। (शेष सब कुछ ईश्वर का है) जीव उलटा कर्म करे या सीधा ज्ञानपूर्वक या अज्ञानपूर्वक, जीव कर्म करने में स्वतन्त्र है। चाहे जड़ प्रकृति से सम्बन्ध जोड़े, चाहे ईश्वर से, परन्तु जगत् माता अपने मातृ-प्रेम के स्वभाव से ही अपनी इस जीवरूप सन्तान के ज्ञान की वृद्धि व सुख प्राप्ति के लिये आदि सृष्टि में ही वेदरूप ज्ञान ऋषियों द्वारा प्रदान कर देती है। और समय समय पर ऋषि मुनि महात्माओं द्वारा उसे वेद ज्ञान का ब्याख्यान भी कराती रहती है। जिस से उस वेद ज्ञान में दिये हुए सृष्टि नियमों का ज्ञान प्राप्त करके और तदनुकूल ज्ञानपूर्वक कर्म करके जीव सुख को प्राप्त हो और दु:खी न हो।

परन्तु जब संसार में हम आत्मज्ञान (Self knowledge) या वेद ज्ञान के प्रचारक ही अज्ञानी हो जाते हैं, अथवा उनकी न्युन जा हो जाती है, ऋर्थात् जब जीवात्मा प्रकृतिवाद (Materialism ) का श्रधिक पुजारी बन जाता है तो जीवात्मा का अन्तःकरण या मनरूप शीशा, जिसके द्वारा जीव ने ईश्वरीय ज्ञानरूप त्राकाश को प्रहण करना श्रौर त्रपने स्वा-भाविक गुरा पवित्रता को स्थिर रखकर सुखी होना था, जड़ प्रकृति के निरन्तर संग में अर्थात् प्राकृतिक पदार्थों के संस्कारों से दब जाता है और उसके श्रज्ञानरूप पर्दे श्रा जाते हैं श्रीर इस प्रकार जीव की वा ६सकी जगत्माता श्रथवा श्रानन्द के बीच में श्रज्ञान की एक पहाड़ी खड़ी हो जाती है। जिसके फल स्वरूप वह अपने स्वरूप को भूल कर अपने को प्रकृति का एक ऋंग या शरीर ही समक्तने लग जाता है। शरीर की पवित्रता सुन्दरता वा शक्ति को ही ऋपनी पवित्रता वा सुन्दरता समभ कर उसके संग्रह में ही ऋपना समस्त जीवन श्रर्पण कर देता है; श्रीर इस उलटे भूठे ज्ञान का फल दु:ख प्राप्त करता है।

परन्तु स्रोवरकोट बनीयान कभीज स्रादि वस्तों को प्रति-दिन धोकर या मूल्यवान् ब्रुशों से दिन में कितनी ही बार साफ करने से स्रथवा प्रतिदिन कई नये रेशमी स्रादि वस्त्र पहनने या बदला से जैसे शरीर की मिलनता वा दुर्गंध दूर नहीं हो सकती जब तक शरीर को शुद्ध जल से स्नानन कराया जावे। स्रौर जैसे किसी बच्चे के पावों की बिवाई फट-जाने पर उसके माता-पिता यदि दिन में कई बार नये नये प्रकार के बूट वा रेशमी बहुमूल्यवान् जुराबें उसको पहना दिया करें तो बच्चे के पावों का दर्द दूर नहीं हो सकता है ऐसे ही केवल शरीर को दिन में कई बार स्नान कराने, इतर फूल लगाने श्रौर सिर के बालों वा मुख श्रादि श्रङ्गों के सजाने से या कई प्रकार के भोजन वा मूल्यवान् श्रौषिधयों के खाने से जीवात्मा, जिसको 'में' कहते हैं, जो वास्तव में इस शरीर रूपी नगरी का स्वामी है, पवित्र सुन्दर तथ्या सशक्त नहीं बन सकता। श्रर्थात् जीवात्मा तो वेसे का वैसा ही, श्रज्ञानी निर्वल वा मिलन बना रहता है।

जैसे हिन्दुसमाज के होलियों के त्यौहार पर कोई शराबी भङ्गी ज्ञा खेलने वाला व्यभिचारी केवल हनूमान जी का चेहरा मुख पर बांध लेने से अथवा शम, कृष्ण, अर्जुन आदि के मुकुट पहन लेने से हनूमान या राम अथवा कृष्ण और अर्जुन नहीं बन सकता और न ही उनके गुण उसमें आ सकते हैं और न ही केवल गांधी टोपी और लंगोटी पहनने से कोई महात्मा गांधी या उसका सचा अनुयायी बन सकता है। ऐसे ही शरीर की पिवत्रता या सजावट या काले पीले गेरवे वस्त्र धारण करने से जीवाता, का अज्ञान दूर होकर पितत्रता वा शक्ति तथा सुन्दरता तथा आनन्दादि ईस्वरीय गुण उसमें नहीं आ सकते हैं। जबतक उन साधनों का उपयोग न किया जावे जिनके द्वारा जीवात्मा में पिवत्रतादि गुण आ सकते हैं। क्योंकि शरीर अथवा वस्नों के पिवत्र

करने के साधन बुश जीवात्मा की पिवत्रता के कार्य में नहीं त्रा सकते ) क्योंकि जैसे दांतन न करने या कई दिन स्नान न करने से दांतों वा शरीर पर क्षिष्ठक मिलनता चढ़ती जाती हैं ऐसे ही जीवात्मा भी प्रांतिदन क्षिष्ठक मिलनता चढ़ती जाता हैं। अर्थात् आनन्द के स्रोत से दृरी बढ़ती जाती है, और जड़ प्रकृति के गुगों की क्षिष्ठकता से दुःख कष्ट वा जेलखानों में भी वृद्धि होती जाती है। इसिलये मनुष्य का दूसरा कर्त्तव्य यह है कि आत्मज्ञन (Self knowledge) को प्राप्त करके अपने को शुद्ध पिवत्र करके उस आतन्द के स्रोत ईश्वर के समीप होने के लिये पुरुषार्थ करे।

यदि किसी व्यक्ति ने मनुष्य जन्म में श्राकर यह कर्म नहीं किया (चाहे उसने श्रीर श्रनेक प्रकार के कार्य किये हों) तो उसका मनुष्यजन्म निष्फल है श्रीर उसको श्रंत में पश्रात्ताप करना ही पड़ेगा। जैसे एक यात्री श्रपने लच्च या मंजिल के समीप होने के स्थान पर श्रज्ञानवश दूर चला जाता है, क्योंकि पूर्व की श्रोर जाने के बजाय पश्चिम की श्रोर खूब जोर से दौड़ता हुआ जा रहा है। जैसे इस यात्री का समय वा परिश्रम धन वा शक्ति निष्फल है श्रीर पश्चात्ताप का कारण बनती है, वही श्रवस्था श्रात्मज्ञान से श्रनिभन्न पुरुष की है। यदि कोई यह कहे कि मेंन कभी धर्म प्रंथो का स्वाध्याय नहीं किया श्रीर न ही कभी कर्त्ताच्य वा धर्म कमें के जानने वालों का सत्संग किया है इसलिये मुक्ते दएड क्यों मिले

जब कि मेरा अपराध नहीं है। तो उसका उत्तर यह है कि Ignorance of Law is no excuse, अर्थात् कानून को न जानना, चमा का कारण नहीं हो सकता।

जैसे किसी राजा के राज्य में सारी प्रजा के लिये राजा के कानून या नियमों का ज्ञान होना स्रावश्यक है स्रौर कर्राव्य है। क्योंकि जब राज्य के नियमों की पुस्तकें विद्यमान हैं ऋौर राज्यनियमां के ज्ञान कराने वाले राज्यकर्मचारी भी वर्तमान हैं श्रोर राज्यनियम पत्रों में छपवा दिये जाते हैं ढिढोरे भी पिटवा दिये जाते हैं। परन्तु यदि एक चोरी करने वाला मनुष्य न्यायालय में जाकर यह कहे कि चोरी करना दण्डनीय है परन्तु में राज्य नियम से अनिभन्न हूँ तो दण्ड से बच नहीं सकता। ऐसे ही जीवात्मा को जब यह ज्ञान हो गया है कि इस राज्य रूप संसार का एक स्वामी है श्रौर में उसकी सन्तान हूँ तो उसका यह कर्त्त व्य हो जाता है कि वह उस स्वामी या पिता के नियमों को यत्न करके जाने श्रीर उनके अनुकृत जीवन ब्यतीत करे अर्थात् उसके दिये पदार्थों वा शरीर त्र्यादि का एसकी श्रज्ञानुसार उपयोग करके उस स्वामी या पिता की प्रसन्नता प्राप्त करे, जिसके राज्य या गृह में उसका पालन पोषण श्रौर रत्ता हो रही है।

यहां पर ऋब प्रश्न उपस्थित होता है कि वह कौन से साधन हैं जिनका पालन करके जीव शुद्ध पित्र होकर उपरिलिस्नित कर्त्ताब्य कर्मों को यथार्थ रूप में जान सके ऋौर धोखा खाकर दुःखी न हो। ब्रह्मनिष्ठ महात्मात्रों ने इस लच्च की प्राप्ति तथा श्रात्मपवित्रता के लिये कई साधन वतलाये हैं।

परन्तु मुख्य साधन एक ही है जिसका साधारण से साधारण जनता को भी ज्ञान है। इस एक के यथार्थ पालन से सब विकार या मिलनता अपने आप दूर हो जाती हैं जैसा कि एक अंगरेज लेखक ने कहा है कि-

Just as health is to the body, same is honesty to the soul.

श्रश्नात् जैसे शरीर के लिये स्वस्थ होना श्रावश्यक है तब ही उनमें शक्ति या सुन्दरता श्रादि गुण श्रा सकते हैं, नहीं तो शरीर निकम्मा है। ऐसे हो जीवात्मा के लिये सत्यब्य वहार-प्रिय होना परम श्रावश्यक है। इसी द्वारा मनुष्य सुन्दरता वा शक्ति को प्राप्त कर लेता है।

दृष्टान्त-एक मनुष्य जिसमें जुन्ना चोरी, शराब पीना न्नादि सब बुराइयां थीं उसने एक साधु के पास न्नाकर कहा कि मुक्ते भी न्नपने जैसा सन्त बना दो । परन्तु मेरी शर्न यह रहें कि मैं ये त्रवगुण नहीं छोड़ गा त्रौर जो दुल्ल भी त्राप न्नाइ देंगे उसको सहर्ष स्वीकार करू गा । साधु ने कहा कि यह एक बात तुम्हारी मैं मान लेता हूँ परन्तु तुम्हें मेरी एक बात माननी होगी । इसने साधु की वह बात स्वीकार करली। ऐसे हीनचरित्र मनुष्यों में एक विशेष देखा गया है कि चाहे जान भले ही चली जावे परन्तु वे त्रपनी प्रतीक्षा को भग नहीं करते त्रथांत् श्रपने बचन के पक्के होते हैं।

साधु ने कहा कि मेरी एक ही बात है कि 'सदा सत्य बोला करना' फिर तुम संत की पदवी के अधिकारी बन जात्र्योगे। उस दुराचारी मनुष्य ने सत्य बोलने की ध्तीज्ञा करली। परन्तु उसी रात्रि को जाकर चोरी भी कर ली श्रौर राज्य कमचारियों के पूछने पर सत्य कह दिया कि चोरी मैंने की है, इस लिये उसको सत्य बोलने के कारण यह सममकर कि यह एक सीधा साधा भला त्रादमी है त्रज्ञानता या भूल से चोरी हो गई है, नहीं तो कौन चोर सत्य बोलता है ?, कम दग्ड दिया गया। इसी प्रकार इसने विचारा कि यदि मैं शराब पीऊंगा तो सब के सामने लिंजत तथा अपमानित होना पडेगा क्योंकि में सत्य बोलने की प्रतिज्ञा कर चुका हूं इस लिये उसने ऋपने सब बुरे कर्म छोड़ दिये ऋौर फिर उस संत के सत्मंग में प्रतिदिन जाने लगा और वह इसी प्रकार सत्य भाषण के अभ्यास से ही एक सर्व श्रेष्ठ पुरुष बन गया ।

महात्मा पुरुषों ने जीवात्मा की दृध से उपमा दी है। दूध सब दूकानों पर एक जेसा होंता है परन्तु जिस में पानी मिलाया जाता है वह खराब और बद्नाम भी हो जाता है और उसका कोई प्राहक नहीं बनता; अपितु जिस दूकान पर मिलावट का दूध होता है वह दूकान भी बदनाम हो जाती है। क्योंकि ऐसा दूध उलटा रोग का कारण होता है, आग पर तापने पर भी ऐसा दूध स्वादु नहीं बनता नाहीं मलाई और नां ही मक्सन निक्रवता है और न कोई मिठाई

सी बन सकती है परन्तु दूध श्रपने वास्तव रूप में पित्र हो जिस दूकान पर विकेगा वह दूकान नेकनाम होगी श्रीर वह दूध गुणकारी श्रीर स्वास्थ्य का देने वाला होगा। ऐसा दूध श्राग पर तपाने से भी स्वाद ही होता है श्रीर मलाई श्रीर मक्खन भी श्रच्छा निकलता है। उत्तम २ मिठाई में परिवर्तित होकर बहुत मूल्यवान् बन जाता है, श्रीर बड़े २ विद्वान् धनी शासकों के थान में जाकर श्रादर प्राप्त करता है। ऐसे ही यदि जीवात्मा शुद्ध पित्र हो श्रीर प्रमु-भिक्त स्वाध्याय तथा सत्संग रूप श्रीन में तपाया जावे, तो जहां परिवार देश वा संसार का एक श्रेष्ठ माननीय नेता बन जावेगा वहां शुद्ध पित्र दूध वाले की दूकान की भांति श्रपने समाज देश श्रीर प्रपितार के मान को भी ऊंचा करके मूल्यवान बना देगा।

परन्तु जिस परिवार, समाज, जाति, देश के व्यक्तियों का श्रात्मा जलिमिश्रित दूध की भांति निर्वल पतला मिलावट वाला श्रोर मलीन है या जिस दूध में से उसका सार वीर्य रूप मक्खन निकल गया है श्रोर उस पर भी यम नियम श्रादि तप रूप श्रान के ऊपर चढ़ने से इंकार करे श्रोर प्रमु भिक्त स्वाध्याय सत्संग की श्राग्न के समीप भी न जावे, श्रोर उसको जिल्लासा ही न हो तो वह व्यक्ति समाज देश जाति का किस प्रकार उत्तम श्रोर मूल्यवान मनुष्य बन सकता है श्रोर उसके श्रंदर श्राकर्षण श्रोर सुगिध है से श्रावे। जैसे खोटा रूपया सर्वंत्र निरादर पाता है श्रोर फिर श्राग्न पर भी न चढ़े तो

उसका मूल्य बाजार में कुछ नहीं पड़ता और ऐसे खोटे-खोटे रूपयों से न कोई दूकान ही चल सकती है। परंतु एक कागज के नोट पर जब राजा की मोहर लग जाती है तो सब जगह मान पाता है और दूकान भी चलती है वह और उसका परि-वार भी सुख प्राप्त करता है और ईश्वर भक्त कहलाता है। ऐसे ही जिस जीवात्मा के शुद्ध पवित्र श्रंतः करण (रूप कागज पर सत्य और ईश्वर भिक्त की मोहर लग जाती है, उसके लोक पर लोक दोनों सुधर जाते हैं।

इस लिये जब जीव को ईश्वर वा अपना भी झान हो जावे और यह निश्चय हो जीवे कि ईश्वर अपनी संतान अर्थात् जीवों के पालन पोषण वा कल्याण के लिये मातृवत् मृष्टि रचता है तो जीव का पुत्रवत् कर्तव्य हो जाना है कि अपनी जगत्-जननी माता की आज्ञानुसार उसके बनाये पदार्थों का सदुपयोग करत्। हुआ उन पदार्थों को अर्थात् सृष्टि को संवारे अर्थात् उसको प्राकृतिक अवस्था में पिवत्र और सुन्दर रहने दे और इस कार्य में माता का सहायक हो अर्थात् माता के सृष्टि रूप मन्दिर और उसके अन्दर रक्खी वस्तुओं को पिवत्र रक्खे, गन्दीं न करे, बिगाड़े नहीं जिससे जीन के किसी मन वचन कर्म से यह सृष्टि, माता के दूसरे पुत्र पुत्रियों के लिये भी रोग और दुःख का कारण न बने। यहीं इस उत्तम मनुष्य योनि में आकर जीव का दूसरा कर्तव्य कर्म है। वही उपरि लिखित विधि, संसारिक माता की भांति जगत् माता को प्रसन्न करने श्रीर उसका श्राशीर्वाद लेकर इस संसार में सुखी जीवन ज्यतीत करने की हैं। क्योंकि जगत् माता श्रपने पुत्रों को सृष्टि के नाना पदार्थों को उसकी श्राज्ञा-नुसार सदुपयोग करते देख कर संसारिक माता की भांति प्रसन्न होती है यह उसका स्वभाव है।

## [ 8 ]

## तासरा कर्तव्य

## शरीरमाद्य खलु धर्म -साधनम्

उपरिलिखित लच्य की प्राप्ति के लिये जीव का सब से आवश्यक साधन या मन्त्र उसका शरीर ही है। जैसा कि कहा गया है कि 'शरीरमाद्य', खलु धर्म-साधनम्' अर्थात् शरीर ही धर्म का प्रथम साधन है। क्योंकि शरीर के स्वस्थ नीरोग और सशक्त हुए बिना जीव के न तो संसारिक उन्नित तथा प्रमुभिकत ही हो सकती हैं। और न वह अपना सुवार ही कर सकता है और न संसार के लिये ही उपयोगी हो सकता है जैसे कि किसी ऊर्दू के किव न कहा है कि—

न खुदा ही मिला न विसाले सनम् । गये दोनों जहांनों के कामों से हम । न इधर के रहे न उधर के रहे । क्योंकि शरीर की निर्वलता ही सब रोगों और दरिद्रता

तथा बुराइयों की जननी हैं। जैसा कि उपनिषद् में कहा हैं
कि 'नायमात्मा बलहीनेन लभ्यः' द्यर्थात् यह त्रात्मा बल हीन मनुष्य से प्राप्त नहीं हो सकता है। क्योंकि शारीरिक उन्नति के बिना त्रात्मिक मानसिक तथा सामाजिक कोई भी उन्नति नहीं हो सकती, त्रौर ना ही यह संसार एक सुगन्धित उत्तम बाटिका का रूप धारण कर सकता है जैसा कि ईश्वर त्रौर उसकी प्रजा जीवात्मा होनों का मन्तब्य है त्रौर जिस के लिये सर्व प्राणी यन्न करते प्रतीत होते हैं।

वैसे तो संसार को सुखी बनाने के लिये अर्थात् स्वर्ग या ईश्वरीय राज्य स्थापना करने के लिये शरीर मन और अल्मा तीनों के उन्नत होने की आवश्यकता हैं। इन में से किसी एक की निर्वलता भी किसी व्यक्ति या परिवार समाज जाति को अपने लच्य की प्राप्त में वाधा डालती है। परंतु किसी सिपाही के पास यदि मजबूत तीच्ण हथियार न हों तो न वह अपनी ही रच्चा कर सकता है और न दूसरों की अर्थात् अपने कर्तव्य कर्म का पालन नहीं कर सकता, चाहे सिगाही कितना ही चतुर और जागता हुआ पहरा दे रहा हो। और हैंसे मिलन तख्ती या कागज पर दूटी हुई कलम से बड़ा बिद्वान् भी कुछ नहीं लिख सकता, और जैसे किसी कच्चे घड़े में दूध डालने पर घड़ा भी थोड़ी देर में दूट जाता है और दूध भी मिट्टी में मिल जाता है न कि पक्के घड़े में। ऐसे ही किसी स्वस्थ या शक्तिशाली और पवित्र शरीर में वास करके ही जीव अपनी पवित्रता वा आदिसक बल को स्थिर

रख कर एक पवित्र और बलवान् मन बुद्धि के साथ ही संसार रूपी ईरवर की वाटिका को श्रापने पवित्र विचार वा वचन तथा कर्म से सुगन्धित कर सकता है। जैसे कि किसी श्रङ्गरेज लेखक ने कहा कि 'A Sound mind in a sound body' अर्थात् एक शक्तिशाली श्रातम या मन एक शक्तिशाली शरीर में ही वास करता है।

प्रत्येक जीव के लिये एक लम्बी यात्रा सामने उपस्थित है. जो वि यदि जीव निरन्तर सावधानता से सीधे मार्ग पर चलता ही जावे तब भी श्रमेक जन्म लगेगें। परन्तु इस शरीर रूपी गाड़ी पर जीव सवार है वह यदि निर्वल है थोड़ी २ देर के पश्चात् मरम्मत चाहता है । शरीर रूप मोटर में छेद है, श्रथवा नालियों के साफ न होने से तेल जम जाता है तो श्रच्छे से श्रच्छा ज्ञानी ड्राइवर या बुद्धि रूप सारथी भी गाड़ी को मंजल श्रर्थात् लच्य पर पह चाने से श्रसमर्थ रहेगा । यात्रा तम्बी होगी मार्ग में पड़े यात्री की भांति दुःखी होगा श्रौर पश्चत्ताप करेगा इसलिये जीव का कर्तव्य है कि इस शरीर रूप गाड़ी को स्वस्थ वा नीरोग रखने का यत्न करे श्रीर ऐसे साधनों का उपयोग करे जिस से यह गाड़ी बहुत काल तक समर्थ रह कर अधिक से अधिक यात्रा कर अपने स्वामी नीवात्मा को इसी जन्म में लह्य के निकट पहुं चाने में समर्थ हो सके। जिससे जीव को अपनी निरर्थक यात्रा के कारण दु:खी न होना पड़े ।

श्रव प्रश्न यह है कि वे कौन से साधन हैं जिनसे यह शरीगरूप गाड़ी बहुत काल तक नीरोग सुन्दर श्रौर शक्तिशाली बनी रह सकती है। श्रौर उन साधनों को सदुपयोग में लाने की विधि क्या है जिस से उन साधनों का यथार्थ रूप में उपयोग करके शरीर को स्वस्थ रख सकें। इन साधनों के वर्णन करने से पूर्व दो सिद्धान्तों का वर्णन करना श्रावश्यक प्रतीत होता है। जिनके जान लेने पर पाठकों को शरीर के स्वस्थ वा नीरोग रखने के साधनों को समभ लेना श्रौर उपयोग में लाना सुगम हो जावेगा।

प्रथम सिद्धान्त—जो वस्तु जिस से बनी है उसी से उसकी मरम्मत होता है जैसे किसी मिट्टी के घड़े के छेद को बन्द करना हो तो मिट्टी लगा कर ही वंद किया जा सकता है, ऐसे ही लकड़ी या लोहे या पीतल के पात्र या बक्स को लकड़ी या लोहे से ही मरम्मत किया जा सकता है, ऐसे ही इस शरीर रूपी गाड़ी को भी जिन परमागुद्धों से यह शरीर बना है उन से ही मरम्मत किया जा सकता है।

द्वितीय सिद्धांत—िकसी वस्तु में सुन्दरता व शक्ति का हास क्यों होता हैं। या यूं किहये कि रोग और निर्वेलता तथा कुरूपता की उन्नित कैसे होती है। इन सब का कारण अप-वित्रता है। जहां श्रपवित्रता है, वहां पर निर्वेलता है। और जहां पर निर्वेलता है वहां पर ही रोग और दुःख है। मसल मशूर है कि सब प्रकार के रोग प्रथम निर्वेल को ही पकड़ते हैं। और जहां

निर्वलता तथा रोग होगा वहां पर अवश्य ही अल्पाय होगी, श्रीर यात्री की यात्रा लम्बी न होगी। जैसे जितना कपड़ा (विशेष करके शरीर के साथ रहने वाला वस्त्र) ऋधिक मलिन होगा उतना ही श्रधिक निर्वल और श्रव्पाय वाला होगा, उतना ही पहनने वाले को मिलनता के कारण खारिश श्रीर दुर्गन्ध का दु:ख होगा । वर्षी सर्दी गर्मी से रच्चा न होने का कष्ट श्रीर शीव २ नया वस्त्र खरीदने के कारण धन उपार्जन का कष्ट: श्रीर पवित्र महात्मात्रों की सङ्गति में न बैठने के त्रयोग्य होने का कष्ट होगा। जो मनुष्य वस्त्र मैले रखता है वह इन कष्टों से किसी प्रकार भी बच नहीं सकता और जितना को वस्त्र को पवित्र रक्खेगा उतना ही उसका वस्त्र टिकाऊ श्रौर दीर्घ श्राय वाला ऋौर सुख-दायक होगा ऋौर उतना ही वस्त्र का पहनने वाला नीरोग श्रौर पवित्र महात्माश्रों की सङ्गति में बैठ कर लाभ उठा सकेगा।

डपरिलिखित दृष्टान्त से सिद्ध है कि शरीर की मलिनता या श्रपवित्रता ही शरीर के रोगी निर्वल कुरूप वा श्रल्प श्रायु होने के कारण है। श्रय प्रश्न उत्पन्न होता है कि शरीर की मलिनता या श्रपवित्रता क्या वस्तु है जिससे उसका हलाज किया जावे। प्रतिदिन दृष्टिगोचर होता हैं कि यद्यपि बाहर की पवित्रता श्र्यांत् शरीर को स्नानादि कराने व तैल फुनेल लगाने वाले श्रीर पवित्र रेशमी वस्त्रादि प्रतिदिन बदलने वाले या श्रच्छे शाही मंदिरों में रहने वाले ही प्रायः

बहुत रोगी श्रौर श्रल्प-श्रायु वाले होते हैं। इसलिये प्रथम यह पना लगाना उचित होगा कि रोग किसको कर्ते।

ऊपर वर्णन किया जा चुका है कि जो वस्तु जिससे बनी है उसी से उसकी मरम्मत होती है और यह सब को ज्ञात है कि यह शरीर ऋग्नि वायु ऋहि पांच तत्त्वों से या वैद्यक की परिभाषा में वात, पित, कक्ष से बना है। शरीर के स्वस्थ होने का ऋर्थ यह है कि जिस मात्रा में सृष्टि रचयिता जगदीश्वर ने इन पांच तत्त्वों या वात, पित्त, कक्ष के परमाणुओं के मेल से शरीर को वनाया है उसी मात्रा में इन परमाणुओं को स्थिर रखना ही स्वास्थ्य या नीरोगता है। क्योंकि जब किसी शरीर के ऋन्दर इन तत्त्वों में से किसी को ऋधिकता या न्यूनता हो जाती है तब ही शरीर रोगी कहा जाता है।

जैसे किसी व्यक्ति को ज्वर होने का तात्पर्य यह है कि शरीर में अग्नि की मात्रा प्राकृतिनयम से अधिक हो गई है और वैद्य या डाक्टर शरीर की अग्नि को कम करने की अग्नि देकर अग्नि को उसकी प्राकृत सम (Normal) अवस्था में अर्थात् ध्र्यः डिगरी में लाने का प्रयत्न करता है जो साधारणतया स्वास्थ्य की अवस्था है। ऐसे ही जब किसी व्यक्ति के शरीर में वायु जल अथवा वात और कफ की अधिकता होती है तब ही वह रोगी कहा जाता है, तो फिर गर्म खुशक आदि औषधि देकर, वैद्य या डाक्टर उस वायु या जल के परमागुओं को कम करने और प्राकृतसम अवस्था

में शरीर को लाने का यत्न करता है। तो अब यह तिछ हुआ कि ईश्वर के बनाये नियम वा मात्रा के अनुसार अर्थात् प्राकृत या (Normal) अवस्था में शरीर के परमागुओं को रखना ही स्वास्थ्य नीरोगता पवित्रता और सबलता है। और इस प्राकृत नियम के विपरीत शरीर में परमागुओं की न्यूनता या अधिकता ही निर्वलता है।

इसलिये जो व्यक्ति या जाति जहां तक इस नियम के श्रनुसार श्रपना जीवन व्यतीत करती है, या करेगी वहां तक ही वह व्यक्ति या जाति शक्तिशाली वा सुन्दर नीरोग श्रौर दीर्घ त्रायु को भोग सकेगी त्रौर जिन्होंने इस नियम के श्रनुकूल जीवन व्यतीत किया है उनकी स्वस्थ नीरोग श्रौर लम्बी आयु होती रही है अब भी होती है। इस के कुछ दृष्टांत पाठकों के ज्ञान के लिए श्रागे लिखे जावेंगे। श्रीर जो ब्यक्ति इस नियम के पालन का ध्यान नहीं रखते या कम रखते हैं चाहे वे कितने ही बड़े विद्वान् धनी बैरिस्टर या स्वयं डाक्टर या वैद्य ही क्यों न हों, वे नीरोग लम्बी ऋायु नहीं भोग सकते श्रौर उनकी अपनी दूसरी विद्या इन कार्य में उनकी कोई सहायता नहीं कर सकती । क्योंकि प्राकृत नियम त्राटल हैं। वे किसी का पत्तपात नहीं करते और ऐसे व्यक्ति जिस परिवार या जाति में श्रधिक होंगे वह परतन्त्रता के दु:ख सं बच नहीं सकती । क्योंकि जो रोगी है वह निर्वल है इसलिये परतन्त्र है और जो स्वयं रोग के ऋधीन है वह

जाति देश को स्वतंत्रता कैसे दिला सकता है। इसलिये इस नियम के अनुकूल चलना प्रत्येक स्वतंत्रता या मुख के चाहने वाले स्त्री पुरुष का कर्त्तव्य है अब यह तो सिद्ध हो गया कि शारीरिक उन्नति प्राकृत नियमों के अनुसार जीवन व्यतीत करने से होगी परन्तु अब विचार यह है कि वे कौन से साधन हैं कि जिन से इस शरीर का पालन पोषण होता है जिससे उनको ईश्वरीय या प्राकृत नियमों के अनुकूल उपयोग में लाकर इस शरीर को बहुत काल तक पवित्र और निरोग स्वस्थ रक्खा जा सके।

शरीर रत्ना तथा स्वास्थ्य रत्ना मुख्य सावन तीन हैं।
पिहला भोजन, दूसरा वस्त्र, तीसरा स्थान। इन तीनों साधनों
का उपयोग करते हुए मनुष्य को यह विचार करना चाहिये
कि कोई मूर्ख स्वामी भी अपने कारखाने या दूकान में
निष्प्रयोजन किसी सेवक अथवा गधे को नहीं रखता और
न निर्थक वेतन देता है। तो उस पूर्णज्ञानी सृष्टि-रचिता
ने हमको अर्वोत्तम मनुष्य शरीर रूप गाड़ी जिसके तुल्य
या उत्तम और कोई वस्तु या गाड़ी इस संसार रूपी कारखाने
में उसके पास नहीं है। और जिसकी सेवा वा पालन पोषण्
के लिये उसके अनन्त प्रकार के पदार्थ फूल और गौ आदि
पशु अथवा सूर्य चन्द्र शक्तियों को प्रत्येक समय उपस्थित कर
रक्खा है। क्या हमको निष्प्रयोजन दी हैं? ऐसा हो नहीं
सकता। इसलिये प्रत्येक बुद्धिमान मनुष्य का कर्त्तक्य है, कि

इस अनमोल शरीर रूप गाड़ी को उस लच्य की प्राप्ति के लिये ही उपयोग में लावे, जिस लच्य का बर्गन ऊपर लिखे दो कर्त्तब्यों में किया जा चुका है। परन्तु इस कार्य में सफ-लता तक ही हो सकेगी जब जिन परमागुत्रों से उपरिलिखित साधन बनते हैं तीन साधन श्रर्थात् (भोजन बस्न वा स्थान जिन से शर्र र की रत्ता वा पालन पोषण होता है) वे प्राकृत नियमा नुकृत श्रीर सात्विक हों । क्यों मनुष्य का लच्य ईश्वर की समीपता है, वहां पूर्ण पवित्रता है। त्र्रार्थात् किसी भी प्रकार की मैल या मिलावट नहीं श्रौर इसी पवित्रता को सत् कहते हैं। इस लिये इस लच्य की प्राप्ति के लिये मनुष्य का भोजन वस्त्र स्थान सात्त्विक ही होना जाहिये। यह प्रकृति का एक ऋटल नियम है, कि प्रत्येक वस्तु खट्टी कड़वी मीठी तथा फीकी अपने अनुकृत परमागुओं को ही श्राकर्षित करती है । इसलिये सत्त्वगुण प्रधान शरीर या मन वा बुद्धिरूप यन्त्रों से ही जीवात्मा उस पवित्रता के स्रोत सत स्वरूप ईश्वर की त्रोर त्राकर्षित होकर किसी समय समी-पता को प्राप्त कर सकता है। यहां यह वर्णन कर देना भी निष्प्रयोजन न होगा कि मनुष्य के भोजन से ही रस बन कर रक्त बनता है, त्रौर रक्त की सूचम भाग वीर्य त्रौर उससे सूच्म भाग को स्रोज कहते हैं। जिस मनुष्य के शरीर का भार डेढ़ मन हो उसका रक्त शरीर का बीसवां भाग अर्थात तीन सेर होता है। अरीर ४० तोला रक्त के बराबर का १ तोला वीर्य होता है। इसलिये डेढ़ मन वजन वालें

शरीर में केवल ६ तो० वीर्य होता है श्रौर जितना उसकी हथेली में जल आ सकता है उतना उसके शरीर में त्रोज होता है। जिस से किसी मनुष्य की त्राकृति में कानि शोभा प्रतीत होती है, और स्रोज के सूस्तम भाग से ही मन वा बुद्धि बनते हैं। ऋर्यात् सात्त्विक राज्ञस या तामस जैसे भोजन मनुष्य करता 🗜 वैसे ही उसको शरीर की इन्द्रियां मन वा बुद्धि बनते हैं। ऋौर यह प्रत्यत्त है कि जैसे किमी के हथियार या यन्त्र हों वैसी ही उसको सफलता होती है। श्रीर वैसी ही शक्ति को यह ऋपनी श्रीर ऋकर्षण कर सकता है। जैसे लुहार के मोटे श्रौजारों से घड़ी के पुरजे नहीं पकड़े जा सकते। घड़ी के पुरजों को पकड़ने या साफ करने के लिये बारीक सूच्म-श्रौजार चाहिये। ऐसे ही उस पवित्रतम और सूचमतभ शक्ति ईश्वर को जानने या पकड़ने के लिये जीवास्मा के मन-बुद्धि-रूप यन्त्र भी त्र्यति सुद्दम ही होने चाहिये। जिससे उसके सूच्म वा पवित्र वेदरूप ज्ञान श्रथवा श्राज्ञात्रों को जान कर यथार्थ कर्त्तब्य पालन कर सकें, क्योंकि सत्त्वगुणी परमाणु ही सब से सूदम और पवित्र होते हैं। इसलिये मनुष्य का भोजन सत्त्वगुणी ही होना त्रावश्यक है। क्योंकि सत्त्वगुण में कुछ मलिनता का नाम रजोगुए श्रीर रजोगुए से भी श्रधिक मिलनता का नाम तमोगुण परमागु है।

अब विचारना यह है कि इस संसार के पदार्थों में से कौन सा भोजन वस्त्र या स्थान इस लच्च की सिद्धि में मनष्य का सहायक हो सकता है श्रौर इस विषय में निरन्तर नीरोग दीर्घ-त्रायु भोगने वाले महात्मात्रों श्रौर श्राजकल के पश्चिमीय वैज्ञानिक तथा डाक्टरों की क्या सम्मति है।

## भोजन का विषय

जिस परमज्ञानी सृष्टिरचियता ने यह शरीर बनाया है, उसने मनुष्य के लिये भोजन भी नियत किया है। यह प्रत्यज्ञ है कि मनुष्य का ईश्वरदत्त भोजन माता का दूध हैं। जो कि मनुष्य के जन्त लेने से पूर्व ही माता के स्तनों में आ जाता है। यदि परमेश्वर को कोई श्रौर भोजन लाभदायक प्रतीत होता तो रक्त या किसी ऋौर प्कार के रस के रूप में माता के स्तनों में बना देता उसके लिये कोई कठिन बात न थी। इसी एक दृष्टान्त से ही ज्ञात होता है कि मनुष्य प्रत्येक प्रकार की उन्नति अर्थात् आत्मिक मानसिक तथा शारीरिक उन्नति के लिये माता के दूध से बढ़कर रोगनाशक श्रौर लाभप्रद श्रौर काई भोजन नहीं है। इसलिये दिक काल के ऋषि मुनि शास्त्रकार श्रौर ईश्वर, जीव, तथा वेदविद्या का साज्ञात्कार करने वाले पतञ्जलि श्रादि ऋषि जिनके तुल्य मेधावी बुद्धि श्रीर मस्तिष्क रखने वाला श्रीर संसार के कल्याण के लिये प्रस्तकों द्वारा लोल परलोक की सिद्धि के साधन बतलाने वाला श्राज तक कोई उत्पन्न नहीं हुआ, दूध को अमृत भोजन कहते हैं। किसी कवि ने पतञ्जलि के विषय में कहा है कि-

योगेन चिनस्य पदेन वाचां, मलं शरीरस्य च वैद्यकेन। बोऽपाकरोत् तं प्रवरं मुनीनाम् पतन्जलिं प्रान्जलिरानतोऽस्मि॥ श्चर्य—पतञ्जलि मुनि ने योगदर्शन द्वारा चित्त की मिलनता, महाभाष्य द्वारा वाणो की मिलनता, श्रौर वैद्यक द्वारा शरीर की मिलनता को दूर करने का उपदेश दिया है। इन मुनिप्रवर पतञ्जलि को मैं श्रञ्जलिवद्ध होकर नमस्कार करता हूं।

ऋषि भी उत्तम सात्विक भोजन मनुष्य के लिये गौका दूध ही बतलाते हैं। जो कि माता के दूध के समान ही गुएकारी होता है, बशर्ते कि गौ रोगी श्रौर गन्दा भोजन खाने वाली न हो । श्रौर हमारे भारतीय पूर्वज विद्वान् श्रौर साधारण प्रजा भी वैदिक काल से लेकर महाभारत के काल तक विशेषतया इसी द्ध और जंगल के कन्द्रमूल और फलादि का स्राहार किया करते थे। त्र्रायुर्देद विज्ञान के ज्ञाता भी यही बतलाते हैं कि गौ के दूध से दूसरे दरजे पर फल आदि का भोजन लाभप्रद भोजन है। पश्चिमीय विद्वानों ने बहुत काल तक मनुष्य के भोजन के विषय में निरीचण की स्रोर ध्यान नहीं दिया स्रौर जिस भोजन का सेवन उनके पूर्वज किया करते थे प्रायः वैसा ही भोजन सेवन करते रहे. पश्नु कुछ काल से पश्चिमीय विद्वानों श्रौर डाक्टरों ने भी इस सम्बन्ध में पर्याप्त समय देकर निरीच्चण किया है।

दृष्टान्त संख्या १ — डाक्टर हेन ने इस विचार से कि भारतवर्ष की वैदिककाल की प्रजा की आयु आजकल के मुका-बले में अधिक क्यों होती थी। (क्योंकि पश्चिमीय स्थाता यग्रिप इस समय उन्नित के शिखर पर पहुंची हुई है तो भी प्रजा की त्रौसत त्रायु ४४ वर्ष से त्राधिक किसी भी पश्चिमीय देश में नहीं हो सकी) त्रौर इसके त्रातिरिक्त जो सूइम बुद्धि भारतवर्ष के विद्वानों को प्रष्त थी, जिससे वे ईश्वर त्रौर जीव जैसी सूइम शक्ति को भी हस्तामलकवत् साज्ञात् कर सके त्र्यात् जैसे हाथ पर रक्खे त्रामले को मनुष्य सज्ञात् देखता है। इस भारतवर्ष के विद्वानों की सूइम बुद्धि के कारण का ज्ञान प्राप्त करने के लिये, डाश्टर हेन ने २६ वर्ष तक मनुष्य के भोजन के विषय का निरीक्तण किया त्रौर वह इस परिणाम पर पहुंचा है कि भारतवर्ष के विद्वानों की बुद्धि की विशेषता शै के दूध के सेवन के कारण थी।

दृष्टान्त संख्या २ - कुळ काल से ब्रिटिश गवर्मेन्ट की श्राज्ञासे इङ्गलैएड के वड़े २ डाक्टरों ने भी भोजन विषय पर विचार किया है, श्रात एवं एनके निरी हुए। के परिएाम स्वरूप इङ्गलैएड की पार्लियामें ट में एक प्रश्न उठाया गया श्रीर उसका उत्तर उस समय के प्रधान मन्त्री ने जो दिया उसकी नकल लाहौर के दैनिक पत्र ट्रिब्यून में तिथि १० नवम्र १६३८ में छपी थी। वह पाठकों की ज्ञान वृद्धि के लिये नीचे लिखी जाती है।

In reply to National labour leader Major Attlee's Criticism 'on king's speach in House of Commons, the Prime Minister Mr. Chamberlain said. "In connection with

ged in more far-reaching and comprehensive enouiries with food habits of the people than after made before in this or any other country, one of the earliest measures in the new session would deal with milk and its main principle would be to encourage the consumption of liquid milk in the interest both of the former and of national health.

'मजदूर पार्टी के नेता मेजर एटली के सम्रांट् के भाषण की समालोचना के उत्तर में मि० चैम्बरलेन ने कहा कि सरकारी स्वास्थ्य विश्वाग का मन्त्रिमण्डल मनुष्यों के स्वास्थ्य को पृष्टि देने वाले भोजन त्रादि के विषय में गदरी जांच पड़ताल कर रहा है। ऐसी जांच श्रव तक न इस देश में श्रीर न किसी श्रीर देश में हुई है। हाऊस श्राफ कामन्स के श्रागामी श्रिधवेशन में दूध के सम्बन्ध में नियम बनाए जायंगे। नए नियमां द्वारा दृध की खपत बढ़ाकर जाति के स्वास्थ्य को उन्नत करने का प्रयत्न किया जायगा।"

इस प्रकार कुछ काल हुआ कि लएडन के हैल्थ आफिसर मिस्टर न्यूमेन Mr. Newman ने दूध के त्रिषय में, गवनेमेंएट को सूचित किया था, जो कि समाचार पत्रों में छप चुका हैं, और जिसका भाव निम्न प्रकार है। यदि हमको अपने देश की सन्तान का कल्याण वाञ्छित है, और शक्ति व बल की अवावरयकता है तो दूध की मात्रा बढ़ानी चाहिये। अब ब्रिटिश गवर्मेंस्ट ने इक्सलैस्ड की प्रजा में दूध को अधिकता से उपयोग में लाने के लिये क्या विधि स्वीकार की है यह अगले पृष्ठों में लिखी जावेगी।

दृष्टान्त संख्या ३-भागतवर्ष की गवर्मेंट ने भी भारतवर्ष में प्रत्येक प्रकार के भोजन का निरीच्चण कराया है, जिसके लिये गवर्मेंट ने डाक्टर मैकर्सन सिविल सर्जन श्रौर उनके बहत से साथियों को नियुक्त किया, जिनका मुख्य कार्यालय मदरास में रहा और तीन वर्ष के पश्चात् डाक्टर भैकर्सन ने The food ऋर्थात् 'भोजन' नामक पुस्तक लिखी है, जिस में वे प्रत्येक प्रकार के भोजन का निरीचाए करते हए सब से उत्तम भोजन मनुष्य के लिये गौ का दूध श्रौर मक्खन बताते हैं। इसके श्रति-रिक्त कच्ची मूली गाजर टमाटर शाकादि श्रौर फिर कनक कीं रोटी बताई गई है। पंजाब का भोजन सब से इत्तम है ऋौर यह निर्माय डाक्टर मेकर्सन ने आज कल के पश्चिमीय सिद्धान्त जिसको विटेंमन थपूरी ( जीवन पोषक तत्त्व-सिद्धान्त ) के अन्-सार ही किया है। इस पुस्तक में उक्त डाक्टर अपने अङ्गरेज भाइयों के लिये लिखते हैं कि डवलरोटी खाना छोड़ दो। क्योंकि यह मैदा की बनी हुई होती है, इसमें से सार भोजन निकल जाता है, ऋथव' मेशीन में जल जाता है। चक्की का ऋाटा श्रर्थात् कनक की रोटी इससे बहत श्रच्छी है। फिर लिखते हैं कि चाकोलेट ऋादि विलायती मिठाइयां खानी छोड़ दो। जो कि एक प्रकार से गन्दी मिट्टी पर रंग और सुगन्धि देकर प्राय: बनाई जाती हैं, इन से कुछ लाभ नहीं। इन मिठाइयों में हलवाई कौन कौनसी बासी गन्दी वस्तुर्पें मिलाते हैं पता नहीं लगता है। इसलिये ये मिठाइयां न खाया करो।

दृष्टान्त संख्या ४—गवर्मेण्ट आफ इण्डिया की आज्ञा से नई देहली के हैल्थ आफिसर Major W. H Crichtor I. M. S. Health officer New Delhi ने शिमला के स्कूलों में दूध का अनुभव किया है। जिसकी सूचना The Statesman में तिथि ३। =। ३७ में छपी थी। वह भी पाठकों की ज्ञान वृद्धि के लिये नीचे लिखी जाती है।

"Major W. H. Crichtor I. M. S. Medical officer of health New Delhi, report of his experiment at Simla Government school by giving, I Ib of milk a day to each child in addition to ordinary food. In case of boys the average weight gained was 3 84th as compared with 16 th in the former groups. In case of girls the difference was more striking 4.54 ascompared with 0.92. In addition to this there was a decided improvement in general standard of health of the Children, in their appearance, health colour and in the intellegence, brightness and happiness of the children."

मे जर डबल्यृ. एच. क्रिचतान श्राई. एम. एम.

स्वास्थ्य विभाग के अफसर ने शिमला के स्कूलों में दूध का भोजन के तौर पर परीक्षण किया था। साधारण भोजन के साथ दूध की मात्रा देने से लड़के और लड़कियों के तोल में इस प्रकार वृद्धि हुई थी--

लड़के १.६ पौंड से बढ़कर ३.८ पौंड लड़कियां ०.६२ से बढ़कर ४.४४ वृद्धि हुई है।

हष्टान्त संख्या ५—Sir Kath Bast superson Director General of Indian medical services ने लएडन की मैडिकल कान्फ्र नेस में जो कि १६३७ में हुई थी भारतवर्ष के स्वास्थ्य के विषय में ज्याख्यान देते हुए कहा कि आज से कुछ वर्ष पहले भारतवर्ष के गांवों में तपेदिक नहीं था, परन्तु अव वहां पर भी पहुंच गया है। और इसका कारण गांवों में भोजन का पूरी मात्रा में न मिलना और अनुचित भोजन वतलाया है। अर्थात् दूध, घृत, मक्खन लस्सी फलादि की न्यूनता वतलाया है। और कहा है कि गांवों में लोग आगे खिचड़ी में घृत डाल कर खाया करते थे परन्तु आज कल वह भी नहीं मिलती।

दृष्टान्त संख्या ६ — यू० पी० के एक स्वास्थ्य रत्तक विभाग के एक बड़े श्राफसर Cel meck Lojret ने लिखा है कि ट्रैंड या सुशित्तित दाइयों की फौज खड़ा करने का प्रबन्ध करने की निस्वत दूध को ही सस्ता करने का प्रबन्ध करना चाहिये जिससे बचों की मृत्यु संख्या कम हो।

दृष्टान्तं संख्या ७--मनुष्य भोजन का निरीक्त्रण करते हुए एक विद्वान डाक्टर ने लिखा है कि मनुष्य शरीर को तथा उसके मन बुद्धि को उत्तम वा स्वास्थ्य बनाने के लिये दो प्रकार के आहार की आवश्यकता है। प्रथम शरीर के बनाने वाला Body builder (2) Energy Producer ज्ञान शक्ति वा मन बुद्धि वर्धक। भोजन में शरीर के बनाने के लिये जो वस्तु श्रावश्यक है उनका नाम श्रङ्गरेजी में Salts & protein है । ज्ञान बुद्धि बढ़ाने वाली वस्तुत्रों का नाम fat: श्रर्थात् जिनमें चर्बी श्रिधिक हो। मक्खन घृत तैलादि चिकनी वस्तुएं। प्रोटीन Protein के विषय में वे लिखते हैं कि मांस में १८ प्रतिशत, मच्छली में १४ प्रतिशत, अरडे में १३ प्रतिशत ऋौर दूध के बने पनीर में २८ प्रतिशत है। दाल मे २२ प्रतिशत, मटर में २० प्रतिशत, प्रोटीन है। fats अर्थात चर्बी बुद्धिवर्धक चिकनी वस्तुओं में से जिन में Corbihydrats अर्थात् मिठास पानी आदि विटेमन्स है। Vitamens है। यह सब से ऋधिक गौ के दूध में पाई जाती है।

दृष्टान्त संख्या द्र--योरोप में दूध की मात्रा किस प्रकार बढ़ रही है श्रोर वहां के शासक दूध को सस्ता करके जनता तक पहुंचाने कां क्या यत्न कर रहे हैं। नीचे लिखे कुछ विवरणों से पता लगेगा।

लएडन में प्रति ब्यक्ति दूध की खपत २४ को न्यूयार्क में श्रमेरिका में ४० तो॰ मुम्बई कलकत्ता में प्रति ब्यक्ति ७ तो॰, लाहौर में, जो दूध का घर सममा जाता है प्रति

क्यक्ति १० तो०। मुम्बई कलकत्ता में प्रति सेर ६ आने से प्रतक्त वह भी प्रायः मिला हुआ होता है। परन्तु लण्डन में शुद्ध दूध तीन आने या ४ आने सेर मिल जाता है। अमेरिका में गत २० वर्ष से दुगणी खपत हो गई है। जापान के ओसाका नगर में जिसकी आबादी ३४ लाख की है गवर्में एट की ओर से ताजा दूध वन्द मोहर लगी हुई बोतलों में विकने के लिये प्रातः काल ही आ जाता है। इसके अतिरिक्त कोई और दूध नहीं बिक सकता है। इस उपर लिखे दृष्टान्तों से ज्ञात होता है कि पश्चिमीय सभ्यता, जिसको मांसादि राजस तामस भोजन का पोषक समभा जाता है वह गौ दृध की तरफ आकर्षित हो रही है। और सिद्धान्त के रूप में सब से उत्तम भोजन उन्होंने गौ दृध को ही निश्चय किय। है और उसके पश्चात्, कची सब्जियां आदि अनाज हैं।

इक्नलैएड में ब्रिटिश गवर्मेण्ट ने जनता में दूध की तरफ अधिक रुचि आकर्षित करने के लिये एक विधि प्रचलित की है। इस विचार से कि बड़े बूढ़ों का अभ्यास मांसादि भोजन चायादि पीने का बहुत अधिक हो गया है इसलिये उस में परिवर्तन लाना बहुत कठिन है। वैसे भी श्रक्करेज जाति बड़ी कहर है। जिस काम को पकड़ले कठिनता से उसको छोड़ती है। इसलिये विद्यार्थी या बच्चों में यह कार्य आरम्भ किया गया है। इस प्रचार के लिये लेडी डाक्टर नियत की गई हैं। वे पाठशालाओं में जाती हैं और विद्यार्थी बच्चों के दांत देखती

हैं। जिस बच्चे के दांत खराब हैं उसको लेडी डाक्टर कहती है कि तुम्हारे दांत क्यों खराब हैं ? विद्यार्थी कहता है कि मैं रोज बुश से साफ कग्ता हूं फिर पता नहीं कि क्यों मेरे दांत खराब हैं। लेडी डाक्टर कहती है तुम दांतों को इनका भोजन नहीं देते हो। इसलिये दांत खराब हो गये हैं। तो बचा कहता है कि मैं तो प्रति दिन भोजन करता हूं, डबल रोटी मांस तथा श्रग्रं भी खाता हूं। चाय भी पीता हूं। लेडी डाक्टर कहती है कि यह दांतों का भोजन नहीं है। बचा कहता है कि डाक्टर फिर दांतों का क्या भोजन है.तब लेडी डाक्टर वतलाती है कि दांतों का भोजन दूध है। दांत calcium केलशियम से बनते हैं जो सब से ऋधिक दूध में होती है। मांस चायादि के खाने से तो दांत उलटे खराब हो जाते हैं। इस लिये दांत अच्छे और मजबूत तथा सुन्दर चाहते हो तो दूध पिया करो. तो बच्चा कहता है कि ठीक है। मेरे माता पिता भी दूध कम पीते हैं इसी लिये उनके भी दांत खराव हैं। श्रव मैं रोज दूध पिया करूंगा श्रौर घर जाकर म।ता पिता से कहता है कि अब मुक्ते पता लग गया है कि मेरे और आपके दांत क्यों खराब हैं। स्राज लेडी डाक्टर हमारी पाठशाला में त्राई थी श्रीर उसने कहा है कि दांत की खुराक दूध है इसलिये श्रव में प्रतिदिन दूध पिया करूंगा। इस प्रकार बृटिश गवर्मेन्ट ने अपनी सन्तान में अर्थात् मूल से ही दूध का आरम्भ करा दिया है। वैसे भी सब को ज्ञात है कि प्राणी मात्र में जिन

बचों की माता दूध पिलाती है उनके ही दांत होते हैं जो पशु पत्ती दूध नहीं देते उनके बच्चों के दांत भी नहीं होते। इसी प्रकार मांस खाने वालों के च्यन्दर जो जहरीले छुपे हुए रोगों के परमाग़ु या कृमि होते हैं वह मांस खाने वालों के अन्दर जाकर रोग उत्पन्न करके ऋल्प ऋायु का कारण बनते हैं। इस सिद्धान्त को भी ऋव योरोपियन डाक्टरों ने ऋच्छी प्रकार जान लिया है । इसलिये श्राजकल वहां मांस तथा चाय का स्थान भी दृध को दिया जा रहा है। जर्मन में भी श्रव होटलों में दृध मिलता है चाय त्रिशेष आज्ञा देकर यात्रियों को बनवानी पड़ती हैं । इसी प्रकार इटली में भी एक अमेरिकन यात्री ने जब इटली के ड्यूक मुसलोनी से पूछा कि त्राप क्या खाते हैं तो उसने उत्तर दिया कि चार बड़े गिलास दूध के प्रतिदिन पीता हूं श्रीर इस के ऋतिरिक्त सब्ज वा शुष्क मेवे मेरा विशेष भोजन है । ऊपर बतलाया गया है कि मनुष्य की पूंजी उसके कर्म ही हैं, क्यों कि कर्म करने में जीव स्वतन्त्र है परन्तु फल ईश्वर-त्र्राधीन है । मनुष्य त्र्रपने खेत में जैसा चाहे बीज बो सकता है। परन्तु यह नहीं हो सकता कि कनक बीजने के पश्चात् उसके फल बादाम बना सके। यह परिवर्तन किसी भी शक्ति के हाथ में नहीं, यह नियम ऋटल है। ऋर्थात् जैसा बीजेगा वैसा ही काटेगा। इस लिये मनुष्य का तो ऋधिकार है कि मांस ऋरडे खावे या सब्जी फल ऋनाज ऋादि ऋथवा चाय पिये या दूध, गौका दूध पीये या भैंस या बकरी का।

परन्तु इसके परिणाम में मनुष्य परिवर्तन नहीं कर सकता। क्योंकि सत्त्वगुणी रजोगुणी या तमोगुणी जैसा भोजन उसकी इच्छा हो अपने संस्कार या संगति के प्रभाव से उसकी रुचिकर हो, खा सकता है। परन्तु राजस या तामस भोजन खाकर यदि चाहे कि उसका शरीर तथा मन बुद्धि अर्थात स्वभाव सात्विक बन जावे यह असम्भव है। मनुष्य के कर्म उसके स्वभावानुकृत होते हैं जैसा कि गीता में भगवान कृष्ण कहते

ऊर्ध्वं गच्छिन्ति सत्वस्था मध्ये तिष्ठन्ति राजसाः। जघन्यगुणवृत्तिस्था श्रथो गच्छिन्ति तामसाः॥

सात्विक मन वाले उन्नित के शिखर पर चढ़ते हैं, राजस मन वाले बीच की स्थित को प्राप्त करते हैं, तामस मन वाले निकृष्ट कर्म करते हैं और नीच योनियों में जाते हैं। जैसे एक गन्दी या नमकीन मिट्टी से बने हुए घड़े में जल डालने से उसी प्रकार के संस्कार जल में अवश्य त्राते हैं। पहाड़ों में गन्धक या अभ्रक अथवा कई प्रकार की धातुएं और बृटियां होती हैं। इन धातुओं या बृटियों के संस्कार उस जल में अवश्य होते हैं, जो जल चश्मों से निकलता है। और ऐसे जल के सेवन से पशु पत्ती तथा मनुष्यादि के स्वास्थ्य पर अवश्य प्रभाव पड़ता है, अर्थात् लाभ या हानि होती है। इसी प्रकार जैसे भोजन जल वायु का कोई सेवन करता है वैसा ही उसका स्वभाव बन जाता है, और

श्रपने स्वभाव से बन्धा हुश्रा भनुष्य वैसे ही कर्म करता है, श्रौर वैसा ही फल भी पाता है। इस नियम में भूल या पत्तपात नहीं होता । प्रतिदिन देखा जाता है कि एक राजस तामस प्रधान प्रकृति का मनुष्य कभी सत्सङ्ग में जाता है श्रौर वहां दान की महिमा सुनकर जेब में हाथ डालता है क्योंकि चािएक सात्विक उपदेश के प्रभाव से दान करने की तरफ रुचि हो जाती है परन्तु तत्काल ही दूसरा विचार श्रा उपस्थित होता है जो कि प्राथमिक विचार को दबा देता है कि इन लोगों के कथन पर श्राचरण करेंगे लुट जावेंगे । यही रुपया रात्रि को सिनेमा देखने के कार्य में काम आवेगा। दान दे दिया तो सिनेमा देखने के कार्य में काम आवेगा । दान दे दिया तो सिनेमा कैसे देख सकेंगे श्रीर फिर जेब से हाथ बाहर निकाल लेता है । यह फल उस राजस प्रधान स्वभाव का है जो उपदेश मिलने पर भी दान से रोकता है, या किसी दु: वी भाई बहिन का वृत्तान्त सुनकर हाथ रोक लेता है। यद्यपि रुपया पास है, दे सकता है, दान देने से कुछ कष्ट भी नहीं होता । एक दिन सिनेमा न देखे, मिठाई न खावे तो क्या होगा । परन्तु राजस प्रकृति या तामस स्वभाव उत्तम सात्विक कर्म करने से रोकती है, यह रजोगुण तमोगुण भोजन प्रधान स्वभाव का ही परिएाम है जो कि कभी २ का सत्सङ्ग भी उस भोजन से बने विचारों पर बहुत च्रिक प्रभाव डालता है, श्रौर जिसके फल स्वरूप मनुष्य श्रपेत्ता ऊंचा उड़ने के श्रर्थात् मनुष्यत्व को स्थिर रख कर देवत्व के प्राप्त करने के उलटा श्रपने तामस स्वभाव के त्रातुकूल, श्रटल ईश्वरीय नियम के

अनुसार पशु पत्ती की योनि में जाता है। श्रीर इसी प्रकार एक जीती हुई बाजी हार बैठता है। क्योंकि मनुष्य जन्म की प्राप्ति एक जीती हुई बाजी है। पशुत्रों के मांसादि तामस भोजन खाने से मनुष्य का स्वभाव पशु प्रकृति के श्रनुसार हिंसक ही होगा अर्थात् भूंठ, चोरी और धोखा देकर दूसरे की वस्तु या श्रिधकार छोनने की श्रीर रुचि होगी। लड़ाई भगड़ा तथा बहत सोने की इच्छा श्रौर बासी गन्दा चटपटा बहुत मसालेदार खट्टा श्रादि भोजन खाने में प्रीति बढ़ती है। जो कि संसार में अशान्ति फैलाने और मनुष्यों की अल्पायु का कारण होता है। जैसा कि त्राजकल दृष्टिगोचर ही रहा है। राजस तथा तामस भोजन विकारी होता है, मिलावट वाला होता है। इस लिये ऐसे भोजन के खाने से शरीर मन बुद्धि भी विकारी होते हैं। ऋर्थात् शरीरादि प्राकृतिक Natural या नार्मल ऋवस्था में नहीं रह सकते। इसलिए अग्नि जलवायु तथा पृथिवी के परमागुत्रों में से किसी का अंश कम या अधिक अवश्य होने के कारण एक तो शरीर में कोई न कोई रोग अवश्य ही बना रहता है, श्रीर उस विकार को दूर करने के लिये प्राय: लोग मांस में शलराम गोभी अहि सब्बी डालकर खाते हैं, और उस मांस की गर्मी की ऋधिकता को कम करके नीरोग बनाने का यत्न करते हैं। परन्तु ऐसा करने पर भी वह सात्विक भोजन तो नहीं बन सकता। जैसे दूध या भोजन में गन्दे स्थान की मक्खी पड़ जाने से भी रोग पैदा हो जाता है, श्रौर शरीर मन बुद्धि सब को चक्चल कर देता है श्रीर सांसारिक कर्तव्य वा विचारपालन में भी बाधा उपस्थित कर देता है। तो ऐसे मनुष्य को ईरवर के समीप ले जाने में यह भोजन कैसे सहायक हो सकता है जिस कार्य के लिए शरीर की नीरोगता श्रीर मन बुद्धि की पवित्रता तथा एकाप्रता ही मुख्य साधन है।

शरीर रज्ञा के सम्बन्ध में एक और सिद्धान्त पाठकों के ज्ञान के लिए ऋति ऋावश्यक है। ऊपर लिखा गया है कि मनुष्य जैसा भोजन खाता है वैसा ही वीर्य श्रौर श्रोज बनता है। ऋौर शरीर का आधार इसी वीर्यरूप अनमोल रस पर है श्रर्थात ब्रह्मचर्य पर। जितना कोई इसकी संभाल रक्खेगा श्रौर नियम पूर्वक उपयोग में लावेगा, उतना ही उसका शरीर नीरोग शक्तिशाली ऋौर दीर्घायु हो जावेगा। ऋरोग्यता शरीर को प्राकृत या सम अथवा नार्मल अवस्था में रखने में हैं। परन्तु मांस चाय अगडे त्रादि राजस तामस भोजन में मनुष्य शरीर की त्रावश्यकता से त्रधिक गर्मी होती है, इसलिये ऐसे भोजन सेंबना हुत्रा मनुष्य का वीर्य भी प्राकृत सम या नार्मल <sup>ञा</sup>वस्था में नहीं रह सकता। ऐसे रज वीर्य में त्रावश्यकता से ंत्रांधक गर्मी होती है इसलिये वह ऐसे स्त्री पुरुष को सदाचारी नहीं रहने देता । वीर्य उत्तेजित होकर बाहर निकलने के लिए अधिक जोर देता है और इस प्रकार इस अनमोल रतन का दुरुपयोग करने के लिये वाधित हो जाता है जो कि उसकी श्रल्पायु श्रीर रोग का कारण होता है। श्रीर इसी प्रकार श्रीन-

यम करके स्त्री पुरुष एक दूसरे की हिंसा का कारण भी बनते हैं। क्योंकि भोजन श्री (वीर्य का सीधा सम्बन्ध है इसिलए चाहे कोई ईश्वरभका कहलाये या साधु यदि वह जिह्ना के स्वाद के लिये भोजन करता है तो वह वीयं को रोक नहीं सकता श्रीर न ही उसके विचार पवित्र रह सकते हैं उसके लिये ब्रह्मचर्य ब्रत का पालन करना कठिन ही नहीं, किन्तु असम्भव है। इस कार्य के दुरुपयोग से ब्रुपन्न पति पत्नी की हिंसा और पीछे के पश्चात्ताप से बचने और शरीर को नीरोग रख कर गृहस्थ को स्वर्ग या सुन्रर बनाने की श्रौषधि गाय का दुधं वा मक्खन तथा सञ्जियों का सेवन ही है। जिन से शरीर मन बुद्धि श्रौर भी शकृत सम या नार्मल श्रवस्था में रहता है और मनुष्य की शारीरिक मानसिक आदिमक अवस्था की उन्नति करके राष्ट्रिय श्रौर सामाजिक तथा पारिवारिक जीवन को भी उन्नत बनाता है ऋर्थात् शान्ति श्रौर प्रेम का संचार करके संसार रूपी प्रभु की वाटिका को सुगन्धित बना देता है। क्योंकि सात्विक भोजन का फल ही प्रेम श्रौर शान्ति है। श्रौर यही मनुष्य जीवन का चरम लच्य है। इसलिये भारतवर्ष के ऋषियों ने भोजन को तीन भागों में बांटा हैं-(१) हित, श्रर्थात् हितकारी लाभकारी या नीरोगता का देने वाला सात्विक ही है। (२) मित, अर्थात् कितनी मात्रा में खावे त्रर्थात् भूख से ऋधिक न खावे श्रौर भूख लगने पर भोजन 'करे क्योंकि बिना चुधा के भीजन किया हुआ श्रमृत भी विष

बन जाता है। (३) ऋनु, ऋर्थान् ऋत्वनुकूल और समय पर भोजन करना चाहिये। क्योंकि भोजन समय पर न करने से श्रामाशय तथा श्रन्तड़ियां, निर्वल हो जाते हैं जिसके कारण वहुत प्रकार के रोग पैदा हो जाते हैं जो कि पश्चात् चिकित्सा करने पर भी उनको श्राराम होना कठिन हो जाता है। श्रीर इसी प्रसङ्ग को पाश्चात्य एक डाक्टर ने यों लिखा है। संख्या (१) quality भोजन का प्रकार। संख्या रि] quantity अर्थात् कितनी मात्रा में खाना चाहिये। संख्या (३) mixture श्रर्थात भोजनीय वस्तुत्रों को कितनी मात्रा में श्रौर कैसे मिलाना चा ६ये। क्योंकि वस्तुत्रों को ऋतु श्रनुसार मिलाकर खाने श्रथवा श्रावश्यकतानुसार तड्का लगाने से गुएकारी विकार-रहित या रोग-नाशक भोजन वन जाता है। इसीिलये भोजन को भी परम श्रीषिध कहा है, क्योंकि यह भूख तथा प्यास रूपी रोग की निवृत्ति की श्रोपधि है इसलिए भोजन बनाने या मिलाने की भी, श्रोषधि बनाने या मिलाने की भांति एक विद्या है, इसको जानना प्रत्येक स्त्री का विशेष कर्त्तब्य है। क्योंकि जो देवी इस विद्या को जानकर उसके ऋनुकृल भोजन बन ती है, उसके पति या परिवार के शरीरों की रच्चा ्वा दीर्घ त्रायु उस देवी के हाथ में है, उस गृह में वैद्य या डाक्टर के त्राने की त्रावश्यकता नहीं होती। इसीलिये भारतीय ऋषियों ने भोजन निर्माण विद्याको रसायन कहा है। परन्त श्राजकल भोजन विद्याका जानना श्रौर बनाना निकष्ट कार्य समभा

जाने लगा है, और उसका फल भी रोग की वृद्धि और अल्प-त्रायु भारतवासी ही सबसे ऋधिक भोग रहे हैं। क्योंकि रोग श्रीर बच्चों की मृत्यु संख्या इसी देश में श्रधिक है। श्रीर भारत वासियों की श्रीसत श्राय २४ या २३ वर्ष श्रर्थात सब देशों से त्रलप इसी देश में है। श्रीर इसीलिये श्राज भारतीय सन्तान एक कागज के फूल की भाँति बन रही है। जिस में प्राकृतिक सुगन्धि श्रौर सुन्दरता नाममात्र की भी नहीं है। योरोप के नेता चाय के उपयोग को अपनी जनता में कम करने का यत्न कर रहे हैं, श्रौर भारतवर्ष में दिन प्रतिदिन इसके उपयोग का प्रचार बढ़ रहा है। परन्तु मांस भन्नण की भांति चाय का अभ्यासी भी वीर्य जैसे अनमोल रत्न को शरीर के अङ्ग बनाने -में असमर्थ रहता है। क्योंकि आवश्यकता से ऋधिक शरीर में गर्मी उत्पन्न हो जाने से चाय भी विकार पैदा करती है, जिसको अनुभव करके सैकड़ों बार देख लिया गया है। इसी प्रकार भैंस का दूध भी बुद्धि को स्थूल बनाता है। इस लिये प्रभु शक्ति जैसे अर्थात् सूच्म विचार में वह बाधक है। केवल गाय का दूध ही प्रत्येक प्रकार के मनुष्य के सेबन के के लिये उपयोगी है। श्रीर उससे सेवन से शरीर में शक्ति वा वीर्य की प्राप्ति होती है। यदि मनुष्य निरन्तर सत्सङ्घ में न रहे त्रौर मस्तिष्क से सांसारिक पर्याप्त कार्य न करे त्रौर ईश्वर चिन्तन न करे, श्रीर गी-दुग्ध पान न करे, तो उसके लिये भी ब्रह्मचारी रहना कठिन ही नहीं, किन्तु असम्भव है। इसलिये यह विचार कि मांसादि को छोड़कर गाय के दूध के सेवन से स्त्री पुरुष निर्वल तथा कायर बनते हैं, विलकुल ठीक नहीं है।

#### दुसरा साधन-वस्त्र

क्योंकि मनुष्य का शरीर ऋग्नि जल वायु पृथिवी के परमाग्रास्त्रों से बना है। इसलिये इन्हीं परमाग्रुस्त्रों के संसर्ग में रहने से शरीर स्वस्थ रह सकता है। इसलिये वस्त्र जितने श्रिधक पहने जायंगे श्रीर फिर बनावटी सजावट के विचार से ,स्त्री पुरुष उतना ही इन प्रकृति के परमाग्णुत्र्यों से दूर रहेंगे त्र्राथोत् उनका संसर्ग कम होने से शरीर निर्वल होगा। जैसे ईंट बनाने के लिये ऋग्नि जल वायु पृथिवी इन चारों की श्रावश्यकता है, इनमें से किसी एक की मात्रा भी कम या अधिक हैं ने से ईंट न बनेगी और यदि बनेगी तो कची रहेगी या गल सड जायेगी। ऊपर से रंग देने पर भी जो मन्दिर इन ईंटों से बनेगा यह निर्वल भयावह श्रौर खतरनाक बनेगा। जैमे एक तोता जिसको पिंजरे में बन्द कर दिया है. चाहे उसको कितना ही सजास्रो स्रोर चुरी खिलास्रो, पिंजरा श्रच्छा सुन्दर बनाश्रो, परन्तु बुझ काल पश्चात् छड्ने में निबंल होजा-वेगा। इसी प्रकार जो स्त्री पुरुष वस्त्र ऋधिक पहनते हैं ऋौर बचों को श्रधिक वस्त्र पहनाने का श्रभ्यास डालते हैं श्रीर फिर सजावट के भाव से दो रूपये का वस्त्र लेकर दो रूपये सिलाई श्रौर ४ रूपये की किङ्गरियां वा बटन श्रादि लगाकर पहनते तथा पहनाते हैं, वे जहां प्राकृत शक्तियों से दूर होजाते हैं, वहां विषय वासनात्रों को भी बुलाते हैं त्रौर शरीर कों नार्मल अवस्था में अथवा संयम में न रखने के कारण निर्वलता और रोगों का आह्वान करते हैं, अर्थात शरीर का शीव नाश कर लेते हैं। श्रीर श्रपने लच्य की प्राप्ति में बाधा उप-स्थित करते हैं। वस्त्र तो सर्दी और गर्मी से बचने के लिये तथा लज्जा ढकने के लिये हैं परन्तु हम नगर निवासी वस्त्र श्रिधिक पहन कर सूर्य त्रादि से बहुत दूर हो जाते है त्रौर इसी लिये विशेषतया नगर निवासी जनता निर्वल रोगी ऋौर ऋल्पाय होती है। परन्तु प्रामीण लोग जो नागरिकों की त्र्रपेत्ता बहुत कम वस्त्र पहनते हैं त्रौर जिनके बच्चे भी प्रायः पांवों से सिर तक दिन भर नंगे रहते हैं उनके शरीर नागरिकों की अपेचा निरोग शक्तिशाली दीर्घ आयु वाले होते हैं। क्योंकि प्रामीए जनता को सूर्य वायु पृथिवी त्रादि का संसर्ग त्रिधिक मिलता है। नगर निवासी बच्चे या बूढ़े श्रथवा श्रमीर लोग जो श्रधिक कपड़े पहनते हैं उनको ही नियोनिया त्रादि रोग अधिक होते हैं। यद्यपि भारतवर्ष एक गर्म देश है परन्तु सर्द देश के रहने वाले श्रङ्गरेजों की नकल करके हम लोगों ने गर्म ऋतु में भी बचों को श्रीर स्वयं जुराब श्रीर फुलबूट पहनने का श्रभ्यास कर लिया है और इस में शरीर की खूबसूरती या सुन्दरता या रज्ञा समभ रक्ली हैं। श्रौर ईश्वरदत्त अनमोल शक्तियों श्रर्थात् सूर्य वायु पृथिवी से, जो कि परमेश्वर ने भारतवासियों को विना मूल्य दे रक्खी हैं श्रीर जिनके लिये दूसरे देश तरसते हैं, श्रज्ञानवरा मुख मोड़ लिया है। श्रौर उसके फल स्वरूप

अपने वा सन्तान के शरीरों को प्रतिदिन निर्वल बनाकर रोगों का श्रह्णान कर रहे हैं। वास्तव में आज हम श्रप्राकृतिक भोजन के बने हुए निर्वल शरीर को पश्चिमीय सभ्यता के कोट, स्रोवर-कोट, स्वेटर श्रन्डर-वीयर (Under wear) नकटाई कालर जुराब ऊँची ऐड़ी के बूट वा नाना प्रकार की राड़ियों में ढाप कर नीरोग तथा दीर्घाय की स्राशा रखते हैं, जो कि असम्भव है। एक वीर्यवानु और बलवानु पुरुष को श्रिधिक वस्त्र पहनने की श्रावश्यकता ही नहीं होती। एक पहलवान सर्दी के मौसम में भी एक खहर या मलमल के के क़रते में त्रानन्द से रहता है। यह तो पश्चिमीय सभ्यता का उलटा ज्ञान है Where tailor makes a gentleman श्रर्थात् जहां एक दरजी ही मनुष्य को मनुष्य बनाता है। परन्त भारत वर्ष में Character makes a gentleman श्रर्थात् सदाचार ही मनुष्य को मनुष्य बनाता है। इस लिये देशकालानुसार हमें अपने शरीर को प्रकृति के अधिक संसर्ग में रखने के भाव से सादा वा कम वस्त्र पहन कर नीरोग रखने का प्रयत्न करना चाहिये। जिस से शरीर रुपी गाड़ी देर तक चल सके ऋौर हम इस जन्म में ही ऋपने लच्य के सतीप हो सकें। स्वतन्त्र सुख त्रानन्द्र का जीवन परिवार सहित ब्यतीत करें।

#### तीसरा साधन---निवास स्थान

भोजन श्रौर वस्त्र के श्रितिरिक्त मनुष्य को शरीर रहा के

लिये space स्थान श्रर्थात् मकान भोंपड़ी महल चाहिये। जहां वह ऋपने शरीर को सर्दी गर्मी हवा या बरफ ऋादि से बचा सके अथवा रात्रि को कुछ घएटे आराम से सो सके जिसके बिना शरीर स्वस्थ नहीं रह सकता है । परन्तु इस कार्य में भी शरीर रच्चा सादगी वा पवित्रता के भाव को छोड़ कर मुख्य रूप में सजावट वा दिखलावे की स्रोर हमारी रुचि अधिक हो गई है। मकान के अन्दर सूरज तथा वायु बेशक कम श्रावे परन्तु कमरे श्रधिक हों, सोने के कमरे सब के पृथक २ हों, Drawing Room ऋर्थात् सजावट का कमरा श्रवश्य होना चाहिये। संध्या तथा श्राग्निहोत्र के लिये कोई कमरा हो या न हो। इसका कोई ध्यान नहीं। इसी भावना से अथवा किराये के लोभ से थोड़ी जमीन पर कई छत के मकान बनाये जाते हैं। ऋन्दर बाहर से मकान में मुन्दर रंग वा पलस्तर कराये जाते हैं। मृल्यवान् फर्श वा सीलिङ्ग लगवाये जाते हैं। परन्तु शरीर रत्ना का ध्यान बिलकुल नहीं रखा जाता। यदि ध्यान होता तो सूरज तथा वायु के अन्दर श्राने का मुख्य ध्यान रक्खा जाता। परन्तु जिन बड़े २ नगरों में रहने का मनुष्य को आज अभिमान है और जिन नगरों. को आजकल की सभ्यता का आदर्श समभा जाता है, वहां पर ही सूरज जलवायु तथा पृथ्वी का ऋभाव है। बच्चों के पांवों के स्परा के लिये पवित्र पृथ्वी नहीं है, शुद्ध वायु नहीं जल नहीं श्रीर सूरज का नाम नहीं। वहां के गन्दे परमागुश्रों के

निकलने का कोई साधन नहीं । इसलिये ये वर्तमान सभ्यता के आदर्श नगरों के निवासी रोग तथा अल्प आयु को प्राप्त न हों तो कौन हों ? क्या श्राज तक बड़े २ महलों वाले श्रीर धनिक लोग अपनी आयु को लम्बा कर सके हैं ? श्रीर नीरोग तथा सुख का जीवन प्राप्त कर सके हैं ? इस प्रकार के अप्राकृतिक विधि से नगर बसाने श्रौर सब के लिये पृथक् ु २ कमरे बनाकर बड़े २ भवनों में रहने का फल यह हुआ है कि मनुष्य के जीवन की श्रावश्य हताएं बढ गई हैं। क्योंकि जितने कमरे अधिक उतने ही सजावट के सान अधिक चाहियें। इसके ऋतिरिक्त विषयासक्त जीवन हो जाने से वीर्य का हास होकर नीरोगता तथा शक्ति का नाश होता है। सर्दी गर्मी की सहन शक्ति निर्वेत हो जाती हैं। तप का जीवन नहीं रहता। श्रारामतलबी श्रावश्यकता से श्रधिक हो जाती है श्रौर ये ही किसी व्यक्ति या जाति तथा परिवार की परतन्त्रता के कारण होते हैं वहां उनके शरीर भी रोगी श्रौर श्रल्प-श्राय हो जाते हैं। यद्यपि बाहरी चमक दमक तथा सुन्दरता बढ जाती है जो कि अपने को धोखा ही देने के समान है। परन्तु प्रतिदिन मनुष्य श्रपने लच्य से दूर होता चला जाता है। इस प्रकार के वर्तमान नकली बनावटी जीवन से, श्रर्थात् प्राकृति कासादा भोजन वा वस्त्र को छोड़ कर, श्रप्राकृतिक भोजन वस्त्र वा स्थान को प्रहुए करके मनुष्य ने क्या प्राप्त किया है ?

(१) आवश्यकताओं की बृद्धि के कारण मनुष्य के प्रतिदिन के ब्यय-श्रधिक बढ़ गये हैं (२) इसी कारण श्रसत्य व्यवहार श्रर्थात् चोरी ठग्गी, रिश्वत, श्रनधिकार चेष्टारूप पाप बढ़ गये हैं (३) हर देश में श्रशान्ति का साम्राज्य दिन प्रतिदिन उन्नति पर है। राजा प्रजा में असन्तोष की अग्नि धधक रही है। मजदूर तथा पूंजीपतियों में भगड़ा है। गरीब बहुत गरीब, श्रौर श्रमीर बहुत-श्रमीर होने के कारण परस्पर वैमनस्य तथा वैर भाव बढ़ गया है। (४) Exploitation श्रर्थात् लूट मार, निर्वल गरीब ब्यक्ति या जाति को जिस प्रकार से भी सम्भव हो लुटा जावे और अपने आधीन रक्खे जाने की रुचि बढ़ गई है, क्योंकि वैदिककाल के विपरीत भोजन वस्त्र श्रीर स्थान में समानता नहीं रही (४) बेकारी श्रिधिक बढ़ गई है। परन्तु बावजूद इन उचित तथा श्रमुचित साधनों के उपयोग में लाने श्रीर दिन रात बलपूर्वक यत्न करके भोजन, वस्त्र, स्थान की त्र्यावश्यकत। को पूर्ण करने की कोशिश के मनुष्य की श्रात्मा उन्नत नहीं हुई, श्रर्थात् इस जीवात्मा को कोई लाभ नहीं हुआ, जिसके लिये ये कष्ट किये जा रहे हैं। क्योंकि श्रमेरिका, श्रफीका इंगलैंड जर्मनी फ्रान्स जापान हिन्दुस्तान जहां भी जाकर देखो सब का त्रात्मा श्रशान्त है। क्योंकि श्रन्तिम लच्य की श्रोर पग नहीं उठाया गया वह प्रतिदिन लच्य से दूर हो रहें हैं। इसलिये निराश हैं, दु:सी हैं। क्योंकि केवल गाड़ी मोटर के सजाने से गाड़ी

मोटर शिक्तिशाली वा दीर्घ आयु वाली नहीं हो सकती । और नाहीं वह लच्य की श्रोर एक कदम भी चल सकती है, इस लिये जीवरूप यात्री की यात्रा में श्रप्राकृति भोजन तथा वस्त्र श्रोर स्थान कोई सहायक नहीं हो सकते श्रपितु उलटा रुकावट का कारण बन रहे हैं। इसिलये श्राज संसार में वैदिक सभ्यता की श्रपेत्ता बहुत श्रिधक रोग श्रल्प आयु वा श्रशान्ति दृष्टिगोचर हो रही है जो कि वैदिक सभ्यतानुसार प्राकृत सादा भोजन वस्त्र वा स्थान से ही दूर हो सकेगी और इन्हीं साधनों से शरीर को श्रपने लच्च में यथाशिकत पूर्णतया सहायक बनाना मनुष्य का तीसरा कर्तव्य है।

दशन्त संख्या१ — बंगाल के प्रसिद्ध नेता सर सुरेन्द्रनाथ बनर्जी ने अपनी ७४ वर्ष की आयु में जब समाचारपत्र सम्पादक का कार्य आरम्भ किया था, तो लिखा था कि मैं अब ७४ वर्ष का हूं फिर भी स्वस्थ हूं और उस उत्तम स्वास्थ्य के कारण निम्न लिखित लिखे थे। (१) मैं प्रतिदिन नियत समय पर व्यांयाम करता हूं। भ्रमण करना उत्तम ध्यायाम है और मैं इसी का अभ्यासी हूं (२) भोजन का विशेष ध्यान रखता हूं और नियत समय पर ऋतु अनुकूल शीघ सोता हूं और प्रातःकाल भी शीघ ब्राह्म मृहूर्त में उठता हूं। (४) तम्बाकू या नशे करने वाली वस्तु का उपयोग विलक्कल

नहीं करता हूँ ! (४) सोने से प्रथम प्रत्येक प्रकार की चिन्ता को छोड़ कर ही निद्रादेवी की गोद में जाता हूं। ये मेरे उत्तम स्वास्थ्य या दीर्घ-स्त्रायु के कारण हैं।

दृष्टान्त संख्या २—फांस के प्रसिद्ध रसायन विज्ञ मिस्टर श्रोल की जब जन्म-शताब्दी मनाई गई तो उन्होंने अपनी दीर्घ-श्रायु के निम्नलिखित कारण बतलाये थे। (१) मैं फिकर या किसी भी प्रकार की चिन्ता को श्रपने पास श्राने नहीं देता हूं। (२) मांस भन्नण बिलकुल नहीं करता हूं। (३) तम्बाक चाय शराब कड्वा बिलकुल नहीं पीता और मैं सममता हूं कि इन्हीं वस्तुश्रों के सेवन के बिना १०० वर्ष की श्रायु प्राप्त कर सकाहूं।

दृष्टान्त संख्या ३—डाक्टर स्मिथ साहब ने श्रपनी १०० वर्ष की श्रायु का कारण यह बतलाया है। तम्बाक शराब से परहेज करता हूं। चाय कहवा बहुत कम पीता हूं। श्रांखों की निर्वलता के कारण दूध रोटी के सिवाय कुछ नहीं खाता हूं। डाक्टर स्मिथ कहा करते थे कि यदि दीर्घ श्रायु की इच्छा है तो किसी कृत्रिम रोग की कल्पना करके ही संयम का जीवन व्यतीत किया करो।

दृष्टान्त संख्या ४—इङ्गलैंड की मशहूर श्मशान-भूमि में थौमसपार नामक एक व्यक्ति की कबर है जो सन् १४-३ में पैदा हुआ था और १४२ वर्ष आयु होने पर १६३४ में उसकी मृत्यु हुई थी। उसके सम्बन्ध में यह कहा जाता है

कि जब वह १३० वर्ष का था श्रपने खेत में कार्य किया करता था श्रौर समय निकाल कर मजदूरी लेकर दूसरों का काम कर दिया करता था। उसके स्वास्थ्य वा दीर्घ-त्रायु से प्रभावित होकर उस समय के इक्क्लैंड के महाराजा चार्ल्स प्रथम ने उसको शाही ऋतिथि बना कर ऋपने पास रख लिया था। जहाँ उसको शाही भोजन ऋर्थात मिठाई तथा शराब त्र्यादि खिलाये पिलाये गये। जिनके कारण वह बीमार होकर शीघ्र मर गया । डाक्टर विलियम हारवे जो उस समय रक्त निरीक्षण में प्रिक्ष थे, उन्होंने उस ब्यक्ति थौमसपार के शरीर का निरीचण करके लिखा था कि उसकी समस्त इन्द्रियां त्रादि स्वस्थ थीं। यदि उसको राजकीय भवनों की जल वायु श्रीर भोजन न दिया जाता तो श्रीर भी ऋधिक समय तक जी सकता था। खोज या ऋन्वेषण करने पर पता लगा कि उसका श्रमली भोजन ताजी सादा रोटी, श्रौर ताजा दूध तथा दूध से बनी हुई वस्तुएं, ताजा मेवे या सब्जियां ही थीं और यही उसके उत्तम स्वास्थ्य और दीर्घ श्रायु के कारण थे।

दृष्टान्त संख्या ५—सर विलियम पटेल ने भी दीर्घ आयु को प्राप्त किया और वे लिखते हैं कि पूर्व काल के मनुष्यों की दीर्घ आयु का कारण यह है कि भोजन में संयम रखने थे। अधिकतर मेवे वा सिन्जियां खाते थे। शुद्ध खुली वायु में रहते थे। और उनकी चिन्ताएं कम थीं, क्योंकि उनकी आव रयकताएं कम थीं। इन समस्त उपरित्तिखित दृष्टान्तों से पाठकों को पता लग गया होगा कि मनुष्य शरीर की रचा वा दीर्घ आयु के लिये प्राकृत साधा भोजन, सादा वस्न, तथा सादे स्थान की ही आवश्यकता है। जिससे प्राकृतिक शक्तियों से अधिक लाभ उठाया जा सके और मनुष्यों की अनावश्यक आवश्यकताओं की भी वृद्धि नहो। इन के बढ़ने के कारण मनुष्य की चिन्ता बढ़कर, जहां भाँति भाँति के रोग पैदा हो जाते हैं और अक्प आयु होकर शीघ्र मनुष्य मर जाता हैं; वहां लोभवृत्ति की वृद्धि के कारण संसार में प्रेम का अभाव होकर आशान्ति की वृद्धि हो जाती हैं।

### [ \(\sigma\)].

# चौथा कर्त व्य

## सस्य व्यवहार, पारस्परिक सेवा श्रीर सहयोग

मनुष्य का चौथा कर्तव्य यह है कि दूसरों के साथ, अर्थात् प्रभुप्रजा के साथ सत्य व्यवहार करने का ज्ञान प्राप्त करे और तदनुक्ल आचरण भी करे। उपर लिखा गया हैं कि सृष्टि दो प्रकार की है एक जड़, और दूसरे चेतन। वर्त-मान समय के वैज्ञानिक भी यही बतलाते हैं कि जड़ पदार्थ भी अनेक परमागाओं (Electrons and Atoms) से मिलकर बनते हैं और उनका परस्पर बड़ा संगठित सम्बन्ध है; जिससे बंधकर अर्थात् एक सूत्र में एकत्रित होकर एक पदार्थ, रूप रंग वाला स्थूल या ठोस बन जाता है। परन्तु इस संगठन को एक साधारण व्यक्ति साधारण दृष्टि से देखता है। जें से लोहे या पीतल के बर्तन या दुकड़े को देखकर कुछ विशेष विचार उत्पन्न नहीं होता। परन्तु जैसे जड़ पदार्थ बनते हैं।

वैसे ही चेतन सृष्टि के शरीर भी कई cells या परमागु एकत्रित होकर चलने फिरने वाले गतिमान अथवा देखने श्रौर विचार करने के साधन बन जाते हैं। श्रौर जड़ पदार्थों की भान्ति इनका भी परस्पर घनिष्ठ सम्बन्ध है। जैसे सृष्टि में सूर्य की महती अ।वश्यकता है क्योंकि संसार की रचना में इसका बड़ा भाग है, ऋर्थात् सूर्य सृष्टि के पदार्थों को सुन्दर बनाता है रूप रंग वा गति देता है, ऋर्थात् समस्त पदार्थों में जीवन का संचार करता है ऐसे ही एक घास के तिनके का भी एक सब्ज घासी मैदान में भाग है श्रीर प्रत्येक तिनके की आवश्यकता है। क्योंकि तिनके के मिल कर रहने से ही एक सब्ज मखमल की भानित फर्श बिछ जाता है जो कि बच्चे से बूढ़े मनुष्य तक के दिल को लुभाता और ताजा करता है। इसी प्रकार प्रत्येक छोटे से छोटे अगु या परमागु मिलकर यह जड़ सृष्टि बनी है श्रीर प्रत्येक परमागु की त्र्यावश्यकता त्र्यौर उपयोगिता है, जिसके विना संसार की कोई वस्तु भी नहीं बन सकती। ऐसं ही एक तुच्छ से तुच्छ जर्म या कृमि के मंगतिकरण से यह सब उत्तम चेतन सृष्टि वनती है जिसमें मनुष्य भी सिम्मिलित है। श्रौर इसी लिये एक छोटे से कृमि को भी इस संसार में, इस चेतन की सृष्टि के उत्तम या सुन्दर बनाने के लिये त्र्यावश्यकता स्त्रीर उपयो-गिता है। क्योंकि वह संसार की गन्दी वायु को खाकर सृष्टि को पवित्र बनाने में सहायक होता है। अन्यथा यह वायु इतनी

गन्दी हो जावे कि दूसरे प्राणियों का जीवन दूभर हो जावे श्रथवा श्रधिक कठिन वा दु:खदायक हो जावे। जैसे एक महाराज को अपने देश के राज्य के प्रवन्ध के लिए न्याय नियम रखने की स्रावश्यकता है। इस लिए श्रत्येक छोटे या बड़े प्राणी की इस संसार को पूर्ण करने के लिये श्रपने २ स्थान वा कार्य की हरिष्ट से उपयोगिता श्रीर श्राव-श्यकता है। श्रौर इन सब का इस सृष्टि के लिए स्थिर रखने व। न्याय नियमानुसार चलाने में परस्पर एक दूसरे के साथ घनिष्ठ वा त्रावश्यक सम्बन्ध है जैसे यह संसार पांच भूत त्र्यर्थात् त्र्राग्न, जल, वायु, त्र्राकाश त्र्रौर ष्ट्रथिवी से बना हुआ है और इनमें से प्रत्येक की इस सृष्टि की रचना में त्रावश्यकता है। इन में से यदि एक को भी पृथक कर दिया जांवे तो संसार वर्तमान श्रवस्था में नहीं रह सकता। श्रौर जैसे किसी चेतन जीव के शरीर को पूर्ण बनाने के लिये, इस शरीर के प्रत्येक अङ्ग की उपयोगिता और आवश्यकता है। क्योंकि कोई छोटे से छोटा श्रङ्ग भी यदि न होतो शरीर पूर्ण नहीं कहा जा सकता श्रीर नाहीं उससे पूर्ण कार्य सिद्ध हो सकता है। ऐसे ही इस सृष्टि के पूर्ण सुन्दर श्रौर उत्तम तथा सुखदायक बनाने में सब छोटे बड़े प्राणियों का भाग है। इस लिये मनुष्य को चाहिये कि वह किसी प्राणी को निकम्मा या तुच्छ न सममे, क्योंकि सब के सम्मिलित होकर श्रपना कर्त्तव्य पालन करने से ही सृष्टिहरूप की सुन्दरता वा सुगन्धितपन पैदा होते हैं इस लिये प्रत्येक मनुष्य का इस अनमोल १ नुष्य जन्म में आकर यह चौथा कर्त्तव्य है कि वह संसार में माला के मनके की भान्ति माता पिता तथा गुरु त्रादि सम्बन्धियों त्रीर परिवार जाति त्रीर देश के हितकारी काम सब से मिल कर करे । इसी में एक व्यक्ति की बडाई और शोभा है। और इसी प्रकार कोई परिवार जाति देश उत्तम बड़े २ कार्य करके मान प्रतिष्ठा को प्राप्त कर सकता है। त्र्रकेला रहने या विचारने से कोई बड़ा कार्य नहीं हो सकता त्रीर नाहीं जाति एकता के सृत्र में बंधकर एकता के गुएा को धारण कर सकती । जो अकेला रहेगा वह निकम्मा हो जावेगा । माला के विखरे हुए मनके की भान्ति श्रपमानित होगा । क्योंकि देश जाति परिवार की माला बनकर गले का हार न बन सकेगा। जैसे कि पानी की एक बून्द के; त्रालग रहने में कुछ मूल्य वा शक्ति नहीं है । पृथक रहने से वह बून्द शीघ्र गन्दी ऋौर नष्ट हो जाएगी। परन्तु वही जल की बृन्द समुद्र में मिल कर रहने से वड़ी शक्तिशाली और मृल्यवान् बन जाती है। ऐसे ही एक व्यक्ति, जाति देश परिवार के साथ मिल कर कार्य करने से शक्तिशाली त्रौर मूल्यवान बन जाता है श्रौर मिल कर किया हुआ ऐसा कार्य भी बड़े भयानक कष्टों का नाशक श्रौर श्रनन्त प्राणियों के लिये सुखदायक हो जाता है। जैसे कि किसी किव ने उचित ही कहा है।

जहाँ विखरे हुए गुल हों, जुदा बूटे से बूटा हो। फना की बिजलियां, क्योंकर न बरसें ऐसे गुलशन पर।।

राष्ट्र को उन्नति के लिये व्यापार व कौशल की वृद्धि श्रावश्यक है। इसके बिना किसी राष्ट्र से बेकारी दूर नहीं हो सकती श्रीर नाहीं देश में धन रह सकता है, परन्त यह कार्य कोई एक व्यक्ति बड़े पैमाने पर नहीं कर सकता। एक साधारण दुकान या व्यापार भी त्र्रकेले से नहीं चल सकता नाही अनेले से खेती ही हो सकती है फिर एक बड़े देश वा जाति की बेकारी दूर करने वा जीविका प्राप्त कराने के त्तिये बड़े ज्यापार या कारखाने या कम्पनियां विना संगठन कैसे चत्त सकती हैं ? श्रौर जो व्यक्ति इस संगठनरूप प्राकृत नियम के विपरीत त्र्राकेला रहकर ही कार्य करना पसन्द करता है और समभ लेता है कि अकेले अच्छी बीतती है, भोजन वस्त्र ईश्वर की द्या से मिलता है। नौकरी या थोड़े ज्यापार से अपना तथा परिवार का गुजारा अच्छे प्रकार चलता है। मुक्ते किसी समाज या जाति के साथ संगठित होने की क्या श्रावश्यकता है ? ऐसा मनुष्य उस जेल के कैदी की भान्ति जीवन ब्यतीत करता है, जिसको श्रच्छा या बुरा भोजन वस्त्र स कार से मिल ही जाता है। रात्रि को सोने के लिये स्थान भी मिल ही जाता है। परन्तु २० वर्ष निरन्तर जेल में रहने पर भी न तो वह श्रपनी उन्नति कर सकता है श्रीर नाही पिनवार की। उसकी श्रवस्था उस कोहलू के बैल की भान्ति है जो तमाम दिन चलता है परन्तु मन्जिल या लच्य की तरफ एक करम भी नहीं उठाता। ऐसे व्यक्ति का जीवन

कटता तो है, परन्तु वह जीते हुए भी मृतक के समान है। पशुवत् जीवन व्यतीत कर रहा है। इस उपरिलिखित ऋड्डा अङ्गी भाव में यदि वृद्धि की जावे अर्थात् मनुष्य सांसारिक व्यवहार से थोड़ा ऊपर उठे। क्योंकि मनुष्य विवेक बुद्धि से कार्य ले सकता तो वही ऋङ्गा-ऋङ्गी भाव यनुष्य के स्वर्ग प्राप्ति या परलोक सिद्धि का साधन बन जाता है। जैसे हमारे े शरीर के किसी अङ्ग का पृथक होकर जीवित रहना असम्भव है, ऐसे ही सम्पूर्ण ब्रह्माएड के अङ्गों का पृथक् रह कर जीवित या सुखी रहना ऋसम्भव है। हाथ जीवित रह सकता है हाथ वाले के साथ, इसी प्रकार तनिक विचार कर देखें तो पता लगेगा कि हमारा वैयक्तिकजीवन समुदाय के जीवन पर, समुदाय का किसी वृहत् समाज के साथ, श्रौर वह वृहत् समाज श्रन्त को जाकर सारी समुचय मानव जाति के जीवन पर निर्भर प्रतीत होगा। राष्ट्र राष्ट्रां के साथ, जातियां जातियों के साथ त्रर्थात् समुद्रय मानव संशार का अन्तिम हित एक ही है। , इस ब्रङ्गा ब्रङ्गी दृष्टि को जरा श्रौर विस्तृत कर लिया जावे, तब मनुष्य पशु पौधे वायु जल ऋौर पत्थर तक भी एक ही ऋङ्गी के श्रङ्क प्रतीत होंगे जैसे कि कबीर जी ने भी कहा है कि-

डाली छेड़ न पत्ता छेड़ , ना कोई जीव सताऊं। पात पात में प्रभु बसत है, ताहि को सीस नवाऊं॥

जिसको इस अलौकिक सम्बन्धों का आनन्द आजावे वह इस लोक से ऊपर उठ जाता है। उसकी दृष्टि यह दृष्टि अर्थात्

ईश्वरीय दृष्टि हो जाती है, वह यज्ञ रूप विष्णु की भांति त्रानन्द गुए। को प्राप्त कर लेता है। परन्तु किसी भी व्यक्ति या जाति में वह सात्विकवृत्ति श्रर्थात् यज्ञ दृष्टि कैसे उत्पन्न होती है, जैसे दाल भाजी में हींग का या घृत ऋदरक ऋादि का तड़का लगाने से दाल स्वादु श्रीर गुणदायक श्रीर उत्तम हो जाती है, ऐसे ही यदि मनुष्य समाज भी बर्तन में दाल की भाँति संगठित हो भी जावे परन्तु इसमें सेवा भाव का तड़का न लगे तो श्रङ्गा श्रङ्गी भाव यथार्थ उत्पन्न नहीं होता ऋौर ना ही वह समाज या परिवार उत्तम या गुणकारी बनता है। तिल बेठने का रस भ*िन*हीं श्राता। संसार की प्रत्येक वस्तृ श्रपने लिये भी है श्रौर दूसरों की सेवा के लि रे भी है। श्रौर इस भाव से मिलकर रहने श्रौर कार्य करने में ही किसी वस्तु का मान है श्रौर इसी प्रकार मनुष्य जीवन त्रानन्द्दायक हो सकता है। जसे शरीर का एक श्रद्ध यदि कार्य करने से इन्कार करे तो जहां वह शरीर के दूसरे अंगों की सेवा या सहायता करने से इन्कार करता है, वहां वह स्वयं सूख कर निकम्मा हो जाता है ऋौर श्रन्त को नष्ट हो जाता है। परन्तु जहां उसके श्रपना कर्त्तव्य पालन करने से अथवा सेवा करने से शरीर का प्रत्येक अंग शक्ति वाला बनता है वहां वह स्वयं भी प्रफुल्लित होता है, उस में कार्य करने की शक्ति बढती है, श्रीर शरीर में उका स्थान बना रहता है। जिस प्रकार हाथ पांवों के कार्य न करने से हाथ पांव सशक्त वा सुन्दर नहीं बनते, श्रपित ब्यायाम

करने से अर्थात् मुख या पेट के लिये भोजन उठाकर लाने से बलवान् होते हैं। इसी प्रकार जो व्यक्ति या संमाज संसार सेवाभाव से कार्य करता है, वह जहां स्वयं भी आनन्द प्राप्त करता हुआ उत्तम बनता है और दूसरे अंगों को उन्नत करके उत्तम बनाता है, वहां शरीर के दूसरे अंग भी उसको जीवित रखने में सहायक होते हैं। यह सेवा का सिलसिला समस्त संसार में अर्थात् जड़ चेतन समस्त सृष्टि में दृष्टिगोचर हो रहा है। सूर्य कार्य न करे तो वायु कायम नहीं रह सकती, और यदि वायु न रहे तब भी सृष्टि नहीं रह सकती, अर्थात् सूर्य भी अपना अस्तित्व खो बैठेगा। तात्पर्य यह है कि सब एक दूसरे की सेवा के लिये हैं, और इसी में प्रत्येक के जीवन वा आनन्द की स्थिरता है।

दाष्टान्त — जैसे एक मनुष्य ने गाय को कहा कि तेरा जीवन इसिलये हैं कि तू दूध देकर मेरी सेवा किया करे और इसी में तेरा मान वा उपयोगिता है, और इसीलिये तेरा संसार में जन्म है। गाय ने भी तिनक विचार कर शान्ति से उत्तर दिया कि हे मनुष्य! तू भी मेरे लिये अपने सिर पर घास आदि भोजन उठाकर लाता है मेरे भोजन के लिये प्रबन्ध वा यत्न करता है। मेरा मल उठाता है। मेरे ठहरने के स्थान पर सफाई आदि करके मेरी सेवा करता है। तब तुम्हें दूध मिलता है। इस दृष्टान्त से सिद्ध होता है कि संसार में सब प्राणी एक दूसरे की सेवा

के लिये और श्रेम से मिलकर रहने के लिये हैं। अन्यथा जो किसी की सेवा नहीं करता, किसी से प्रेम नहीं करता उसकी संसार में अधोगति होती है। उसके गृह में पड़े हुए मृतक शरीर को भी कोई उठाने वाला नहीं त्राता त्रौर ऐसे स्वार्थी वा ऋभिमानी मनुष्य <sup>के</sup> मृतक शरीर को उठाने के लिये किराये पर त्रादमी बुलाने पड़ते हैं। यह प्रतिदिन प्रत्यच देखा जाता है। ऐसे व्यक्ति की कभी कोई भी कार्य सिद्धि नहीं होती श्रौर उसका जीवन निकम्भा श्रौर दुःखी हो जाता है। तात्पय्य यह है कि इस संसार में सब प्राणी, एक छोटे से कीड़े से लेकर मनुष्य तक, एक दूसरे की सहायता और सेवा के लिये हैं। तब ही वे सुख या स्त्रानन्द का जीवन व्यतीत कर सकते हैं ऋर्थात लोक परलोक दोनों उनके सिद्ध हो जाते हैं। इसिलां मनुष्य जन्म प्राप्त करके जीव का यह कर्त्तव्य है कि एक दूसरे के सुख दु:ख में सेवाभाव से सम्मिलित हो छोटा बडा. निर्धन धनी का विचार न करके भ्रातभाव ऋथीत सेवा धर्म के विचार से प्रत्येक प्रत्येक का सहायक हो। धनी निर्धन से, बलवान् निर्वल से घृणा न करे, रारीब अमीर सब को सेवा वा सहायता मिले। क्योंकि अमीरी ग़रीबी सदा किसी की नहीं रहती। जैसे किसी कवि ने कहा है कि-

फ़लक देता है जिसका ऐश, उसको गम भी होते हैं।
जहां बजते हैं नक्कारे, वहां मातम भी होते हैं।
छोटे बड़ों से द्वेष ा करें, सत्यपरायण हों क्योंकि सक

एक ही शरीर के अङ्ग हैं और सब की बराबर आवश्यकता और उपयोगिता है इसिलये सब एक परिवार की भान्ति मुहल्ला गांव नगर या देश जाति के सुख-दु:ख में सिम्मिलित हो कर न्याय नियमानुसार जीवन व्यतीत करके प्रेम वा आनन्द को प्राप्त हों। और सबके संसारिक कार्य भी सुधरते रहें।

श्रव यहां पर दो प्रश्न उपस्थित होते हैं, जिनका उत्तर देना परम-श्रावश्यक है प्रथम बड़े कौन होते हैं जिनसे द्वेप न किया जावे किन्तु सेवा की जावे । दूसरा न्याय नियमानुसार जीवन ब्यतीत करने से क्या तात्पर्य हैं ?

धन से कोई व्यक्ति बड़ा श्रर्थात् माननीय नहीं हो सकता क्योंकि धन तो चोरों डाकुश्रों श्रीर दुराचारियों के पास भी श्रा जाता है, श्रीर फिर धन तो श्राने जाने वाली वस्तु है। इस पर मान करने वाला श्रीर धन के कारण श्रपने को बड़ा समभने वाला धोखे में है। क्योंकि संसार में धन का सदुपयोग न करने से संसार में द्वेप श्रवश्य उत्पन्न होता है। इस लिए मनुष्य दो गुणों से बड़ा कहलाता है विद्या वा बुद्धि से।

प्रथम चाहे विद्वान् श्रायु में छोटा हो सर्वत्र पूजा जाता श्रौर उसकी सेवा श्रौर मान करना परम श्रावश्यक है, जिससे वह स्वाध्याय में लगा रहे श्रौर विद्या वृद्धि करके संसार में श्रौर भावी सन्तित में विद्या संचार लोभ से रहित होकर करता रहे, श्रर्थात् विद्या को वेचने का भाव उसमें उत्पन्न ही न हो। क्योंकि विद्या का पति सदाचार है। श्रीर जहां लोभ हो वहां सदाचार के पांव टिकने श्रसम्भव हैं। ऋौर जैसे पति को छोड़ देने वाली पत्नी स्वयं दुराचारिणी बनती है श्रौर संसार में भी दुराचार फैलाती।है । ऐसे ही सदाचार के विना विद्या संसार में अनर्थ मचाती है, इस लिये सदाचारी विद्वान् की पूजा श्रौर सेवा होनी चाहिये । अर्थात् उसको अपनी जीविका से बेफिकर रखना चाहिये। ऐसे विद्वान् को भी जो कुछ मिले उसपर सन्तोष करते हुए प्रजा की सेवा त्रिद्यादान से पूरे यत्न से करनी चाहिये। ऐसे त्यागी विद्वान् की कोई ब्रावश्यकता श्रपूर्ण नहीं रह सकती, श्रौर वैदिक काल में ऋपितु उससे बहुत काल पीछे तक भी भारत-वर्ष में विद्या वा कला कौशल ऋादि के प्रचार की यही प्रणाली चलती रही थी । श्रौर ऐसे विद्वानों की संख्या में गुरु पुरोहित संन्यासी वानप्रस्थी श्रौर ऋषि मुनि हैं, जिनका कर्तव्य सदा प्रजा श्रौर श्रपने यजमानों का कल्याण ही सोचना श्रौर उपदेश करना है।

दूसरा बड़ा मनुष्य - अर्थात् वयोवृद्ध जिनमें माता पिता बहिन भाई पड़ौसी आदि सम्बन्धी तथा मुहल्ला नगर देश आदि के नेता सब आ जाते हैं। जो कि आयु और अपने अनुभव के कारण जनता के मान वा सेवा के अधिकारी हैं। क्योंकि इनको प्रसन्न कर के ही, जो आयु गृंऔर विद्या तथा अनुभव में अभी छोटे हैं, इन वृद्धों की संगति से लाभ उठाकर अपने जीवन को उन्नत तथा सफल कर सकते हैं। इनकी यथायोग्य

सेवा न होने से और उनसे द्वेष करने से वृद्ध अपसन्न रहेंगे। श्रौर वास्तविक लाभ उनके श्रानुभव का सन्तान वा जनता को न मिल सकेगा। जिसके कारण ऋज्ञान श्रौर मूर्खता जनता में बढ़ेगी, श्रौर उसका परिणाम दुःख होगा । इसलिये मनुष्य को चाहिये कि ऋपने से विद्या तथा ऋायु में जो बड़े हैं, उनकी सेवा पूजा भाव से करे, जो ऋपने बराबर हैं, उनकी सेवा भ्रातृभाव तथा मैत्रीभाव से करे, श्रौर जो श्रपने से छोटे हैं, उनकी सेवा करुणा तथा दयाभाव से करे जैसे सन्तान की सेवा करनी योग्य है। ऋर्थात् एक दूसरे की शारीरिक उन्नति वा विद्यावृद्धि तथा जीविका कमाने ऋथीत् कला-कौशल और ब्यापार खेती त्रादि के शिच्चण में पूरी २ सहायता करे श्रौर यही सच्ची सेवा है। श्रीर इसी को पितृ-ऋण से उऋण होना कहा जाता है। इस सेवा भाव त्रौर ऊपर लिखित तीनों प्रकार की उन्नर्ति की प्राप्ति या पितृत्रहण से उन्हण होने के लिये जिन ऋषियों मुनियों तथा विद्वानों की रची पुस्तकों से मनुष्य लाभ उठा कर श्रपने को सुखी बनाता है। उन पुस्तकों का स्वाध्याय करके उनका प्रचार करना यही ऋषि ऋण से उऋण होना है । क्योंकि जिन महात्मात्रों ने अपने जीवन भर की विद्या वा तपस्या से प्रभु प्रजा के लाभार्थ पुस्तकें रची हैं, उनका स्वाध्याय तथा प्रचार न करना विद्या का लोप करना है स्त्रीर स्त्रविद्या तथा स्त्रज्ञान का आह्वान करना है। सब से बड़ा ऋषि वर् हमारा ईश्वर है, जिस ने मातृ, नात्सल्यवश करुणा से प्रेरित होकर अपना

वेदरूपज्ञान आदि सृष्टि से अपनी मनुष्यरूप सन्तान के लिये देकर परम अनुमह किया। इसलिये उस, वेद विद्या का और फिर उसके अनुकृल ऋषिमुनियों के मन्धों का स्वाध्याय न करना और न सुनना, जिन में मनुष्यों के कर्तव्य कर्मों का विधान है, अपने पांवों में अपने आप कुठाराघात करने के समान है। क्योंकि ईश्वर तथा ऋषि मुनि आप्त पुरुषों की आज्ञाओं का भङ्ग करके अर्थात् अपने कर्तव्य कर्मों को न जान कर उलटे कर्म करने से मनुष्य पशुयोनि अर्थात् अत्यन्त दुःख को प्राप्त करते हैं।

दूसरे प्रश्न का उत्तर । न्याय नियमानुसार जीवन व्यतीत करने का तात्पर्य भी यही है। उपर ऋषि ऋण से उऋण होने के विषय में वतलाया गया है कि इस संसार के रचने वाले ईश्वर के गुण कर्म स्वभाव को जान कर ऋषात् जिस न्याय नियम से वह इस जड़ चेतन संसार की उत्पत्ति वा पालनपोपण करता है या जिस व्यवहार से वह समस्त संसार को चला रहा है उसी व्यावहारिक बुद्धि के अनुसार मनुष्य का चौथा कर्तव्य है। और इसी विद्या को पारमार्थिक या आध्यात्मिक विद्या कहते हैं। और इसी विद्या को जान कर और उसके अनुकूल जीवन व्यतीत करने में ही प्रभु की प्रजन्मता और भक्ति है, जो कि मनुष्य अपने जीवन की प्रत्येक अवस्था में अर्थात प्रत्येक प्रकार के कारोबार या कार्यहें अ

में श्रीर बस्ती या श्राश्रम में प्राप्त कर सकता है। क्यों कि जैसे भूमिका में लिखा गया है कि मनुष्य की लोक परलोक सिद्धि कर्तं ब्य कर्मों के ठीक जानने (Sense of duty) श्रीर पालन करने में हैं जैसे निम्नलिखित कुछ दृष्टान्तों से स्पष्ट हो जावेगा।

संख्या १—परमेश्वर उस कारखाने या दफ्तर में वर्त-मान है और वहां पर प्रभुभिक्त हो रही है, जहां कार्यालय के सब प्रबन्धकर्ता वा लेखक तथा मजदूर या सेवक अपने कर्त्तब्य कर्म को स्मरण रख कर ईमानदारी से अपने कार्य के पूर्ण करने में लगे हैं अर्थात स्वामी की आज्ञानुसार पूरी शक्ति से कर्त्तव्य पालन में तत्पर हैं।

संख्या २--परमेश्वर उस मोंपड़ी तथा कुटिया में विराज-मान है और वहां ईश्वर भिक्त हो रही है; जहां एक निर्धन स्त्री श्रिपने हार्दिक प्रेम से श्रपने पित के सुखदु:ख को श्रपना सुख दु:ख सममती हुई समस्त दिन श्रपने कर्तव्य कर्म में लगी रहती है। और पित की थोड़ी कमाई से ही प्रत्येक प्रकार से सन्तुष्ट है। कोई शिकायत सुख से नहीं निकालती।

हृष्टान्त ३—परमेश्वर उस डाक्टर या बैद्य के घर में बसता हें श्रोर वहां प्रभुभिक्त हो रही है, जिस डाक्टर के दरवाज़े पर कोई व्यक्ति ४) रूपये लिये खड़ा है श्रोर फीस देकर उसको श्रपने घर लेजाने के लिये प्रार्थना कर रहा है परन्तु साथ ही एक विधवा या श्रनाथ बालक खड़ा है जो फीस नहीं दे सकता। परन्तु प्रार्थना कर रहा है कि मेरी माता सख्त बीमार है और वह निर्वलता के कारण यहां पर चलकर नहीं आसकती। परन्तु जो डाक्टर वा वैद्य फीस देने वाले को यह कह कर छोड़ देता है कि तुम्हारे पास रूपया है, तुम और डाक्टर भी बुला सकते हो, में प्रथम इस बालक के साथ जाकर इसकी बीमार निर्धन माता को देख्ंगा और प्रसन्नता से जाकर रोगी को देखता और चिकित्सा करता है, वह डाक्टर प्रमुभिक्त कर रहा है वहां पर धन की भी कमी नहीं रहती। क्योंकि जहां सन्तोष हैं, प्रमुप्रजा में प्रेम हैं, वहां परमेश्वर वास करते हैं। ऐसे डाक्टरों की कामनाएं सबदा पूर्ण होती हैं तथा आत्मिक शान्ति अर्थात् प्रमुकी प्रसन्नता और भिक्त भी बढ़ती जाती है।

संख्या ४—एक दूकानदार या व्यापारी जब ठीक बोलता श्रीर ठीक तोलता है। बचा हो बृढ़ा हो, मूर्ख हो या विद्वान, वह किसी से घोखा नहीं करता, चाहे सामने निरख फैसला करके श्रीर तुलवा कर ले जावे या प्राहक की श्रनुपिश्यत में या पत्र श्राने पर माल भेजा जावे जैसा नमूना दिखाया या स्वीकार किया है; वैसा ही माल हजारों मीलों दूर बैठे हुए प्राहक को भेज रहा है। वह न्याय नियमानुसार जीवन ब्यतीत कर रहा है इस लिये उस दूकान में सत्य स्वरूप ईश्वर विद्यमान् है। श्रीर वह व्यापारी प्रभुभक्ति कर रहा है।

संख्या ५--जब कोई न्यायाधीश या जज केवल न्याय

पर ही प्यान रख कर कुर्सी पर बैठा कार्य कर रहा है, रिश्वत या खुशामद श्रथवा सिफारिश के वश होकर न्याय से विच-लित नहीं होता<sup>7</sup> वहां ईश का वास श्रीर वहां पर प्रमु भिक्त हो रही है।

संख्या ६ — जब एक सिपाही अपनी (Duly) कतंत्र्य स्थान पर खड़ा हुआ अपना कर्तत्र्य पालन कर रहा है। अपनी ड्यूटी से गाफिल नहीं होता, आराम तलब नहीं बनता। रिश्वत के नाम से कांपता है, अथवा लड़ाई में एक आततायी को तलबार या बन्दूक से दण्ड देकर पीड़ित प्रजा की रज्ञा कर रहा है, जिस में सिपाही का अपना कोई स्वार्थ नहीं है, वह सिपाही प्रभु भक्ति कर रहा है।

संख्या ७— एक अध्यापक या प्रोफेसर अपने विद्यार्थियों को किसी लोभ लालच या पद्मपात के भाव को छोड़ कर अपने हृदय को खोल कर अपनी सर्व विद्या देने में प्रयत्नशील है। हर समय शिष्यों के कल्याण की भावना में विचरता और शिद्या देता है, अर्थात् ईमानदारी से कर्तव्य पाजन कर रहा है ऐसा अध्यापक प्रभु भक्ति कर रहा है।

संख्या ८ — एक वकील या बैरिस्टर यदि सत्य वा न्याय की स्थिरता ऋथवा वृद्धि के लिये वकालत करता है ऋर्थात् पीड़ित या संच्चे की रच्चा और ऋपराधी वा ऋन्यायी को दण्ड दिलवाने क लच्च से कार्य करता है, चाहे पीड़ित और सच्चा ब्यक्ति ग्रीब हो और कुछ भी न दे सके तो भी उसकी सहायता करता है, अन्यायी वा आततायी चाहे अधिक धन भी देवे तो भी उसके पत्त का समर्थन नहीं करता, ऐसे वकील की वाणी में साज्ञात् प्रभु विराजमान है, और वह प्रभु भक्ति कर रहा है।

संख्या ६-एक विद्यार्थी जो मन वचन कर्म से ब्रह्मचर्य व्रत का पालन करता हुआ, विद्याध्ययन में इस लिये लगा हुआ है, कि विद्या प्राप्त करके देश जाति की विद्या प्रचार द्वारा सेवा करू गा, वह प्रभु भक्ति कर रहा है। क्योंकि विद्या की समाप्ति होने पर ऋौर कार्य ज्ञेत्र में यदि ऋधिक घन की प्राप्ति नहीं होती तो भी सन्तुष्ट रहता है, श्रौर थोड़े में निर्वाह करके श्रानन्द से जीवन व्यतीत करता है। उसी के साथ दूसरा विद्यार्थी जो इस विचार से विद्याध्ययन करता कि विद्याध्ययन की समाप्ति के पश्चात् कोई बड़ी नौकरी मिल जावेगी श्रौर धन प्राप्त करके बंगला बना कर त्र्यानन्द से रहंगा श्रौर बगीचा लगवाऊंगा त्रौर मोटर रक्खूंगा इस प्रकार एक वड़ा त्र्यादसी बनुंगा। परन्तु जब श्रामदनी कम होने पर उसकी सब इच्छाएं त्रपूर्ण रहती ह तो समस्त जीवन दु:खी ही रहता है। इस जिये सुख वा त्र्यानन्द या प्रभूभिक्त मनुष्य के सात्विक लद्त्य के श्राधीन है।

संख्या १०—एक संन्यासी वानप्रस्थी या उपदेशक श्रपने श्राश्रम धर्म का पालन करता हुश्रा, जिस नगर के श्रन्न जल से श्रपनी जीवन यात्रा करता है, वहां की जनता के कल्याए सिन्तुष्ट कर लिता हो। श्रीर सत्यं के प्रचिर करने में किसी बेड़ सिन्तुष्ट कर लिता हो। श्रीर सत्यं के प्रचिर करने में किसी बेड़ से बड़े शिक्तशीली या धनी मानी से नहीं उरता, वह प्रिनु भक्ति करता है।

संद्या ११-किसी गांव या नगर में यदि किसी भंगी धीबी नाई श्रादि गरीब के घर चेचक, हैजा या प्लेग श्रादि गेग श्रा जावें तो उम गांव के नम्बरदार या धनी मानी गांव के पुरुष का कर्तव्य है कि श्रीर मब काम छोड़ कर उम गरीब के इलाज करवाने श्रादि से उसकी महायता करें श्रीर उमके स्थानादि की सफाई श्रादि करा के प्रत्येक प्रकार से मेवा करें जिससे जहां गरीब की सेवा हो श्रीर सहायता हो श्रीर ऐसा प्रवन्ध करें जिससे उसके नगर में रोग न बढ़ने पांवे। श्रीर ऐसे पंचित्र कार्य में धन खर्च करना प्रमु मक्ति है जिसके फलस्वक्ष उसके घर में भी रोग के कृमि न श्राने से सुख श्रानन्द रहेंगा। इस श्रकार की वृत्ति वाले मनुष्य के गृह में ईश्वर वास करते हैं, चाहे वह धन से गरीब ही हो।

संख्या १२ ममुद्र में एक बार किसी जहाज में आग लग गई। कप्तान ने खतर की घंटी बजा दी। उस जहाज में २०० या ४०० स्त्री-पुरुष यात्रा कर रहे थे। कुछ यात्रियों ने कप्तान से पूछा कि कीई रक्षा का उपाय भी ही सकता है? कप्तान ने कहा एक ही उपाय है। यदि डाईवर दुगुनी गति से जहाज की चलाव तो बहुत थोड़े से काल में किनार पर

पहुंच सकते हैं। ड्राईवर से प्रार्थना की गई श्रौर उसने दुगुनी गति से जहाज चलाना श्रारम्भ कर दिया। जहाज के निचले भाग में आग लगने के कारण धुंआ आ रहा था और उससे ड़ाईवर को कष्ट हो रहा था, जिससे उसका सांस घुट रहा था । कप्तान ड्राईवर को थोड़ी थोड़ी देर पश्चात् आवाज् देता श्रीर ड्राईवर केवल 'हूं' शब्द बोलता जाता था । कुछ देर पश्चात् धुं एं ने ड्राईवर की आवाज बन्द कर दी अर्थात् 'हूं' का शब्द भी बन्द हो गया। परन्तु जहाज बराबर उसी तीव्र गति से चल रहा था, क्योंांक ड़ाईवर ने हैएडल नही छोड़ा था ऋौर यद्यपि नीचे से त्राग की गर्मी के कारण पांव भी भुलस रहे थे, परन्तु डाईवर के मन में एक भाव था कि मेरे थोडे कष्ट उठाने से ३०० या ४०० भाई बहिनों के जीवन बच सकते हैं ; इस लिये डाईवर अपने कतव्य पर दृढ़ रहा श्रौर कुछ देर पश्चात् जहाज् किनारे पर जा लगा । परन्तु जब ड्राईवर को देखा गया तो वह धुंएं से बेहोश था, ऋौर घुटनों तक उसका शरीर त्राग की गर्मी से मुलसा हुत्रा था। ड्राईवर को पीछे होश में लाया गया परन्तु उस ऋवस्था में भी वह प्रसन्न था। क्योंकि उसने श्रपने जीवन को खतरे में डाल कर दूसरों के जीवन बचाने को अपना कर्त्तव्य कर्म समभा था। उसका त्रानन्द उसको किसी भी मूल्य पर मिलना कठिन ही नहीं, किन्त नितान्त असम्भव था। यह आत्मा का प्रसाद मनुष्य ही ले सकता है स्त्रर्थात् वही इस त्रात्म प्रसाद को प्राप्त

कर सकता है श्रौर जहाँ इस कर्त्तब्य पालन की क्रिया हो रही है वहाँ पर प्रभुभक्ति हो रही है।

संख्या १३—एक व्यक्ति बहुत ही दरिद्र है। बड़ी किठनता से उसको पेट भर अन्न मिलता है। परन्तु अपने से भी अधिक गरीब वा भूखे को देख कर यदि वह अपना आधा अन्न दूसरे भूखें को इस भावना से देता है कि उसकी आवश्यकता मुक्त से अधिक है। अथवा श्रीष्म ऋतु में एक प्यासे मनुष्य या पशु को भी जो कि प्यास से व्याकुल हो रहा है अपने बर्तन या घड़े में से जिसमें आगे ही थोड़ा जल है उसमें से कुछ जल पिला कर उसके प्राण बचा लेता है, यह गरीब भी प्रभुभक्ति करता है। उसकी मोंपड़ी में भी ईश्वर का वास हैं।

## [ = ] पांचवां कत्त<sup>°</sup>व्य

## देवपूजा

उत्तर लिखा गया है कि ऋणी सुखी नहीं हो सकता और कर्त्त व्य ही ऋण है। इसिलये कर्त्तव्य पालन ही धर्म हैं अर्थात् जो कर्त्त या धर्म का पालन नहीं करता, वह सुखी नहीं रह सकता। यह भी बतलाया गया है कि मनुष्य के मुख्य ऋणों में से मुख्य ऋण या प्रथम देव-ऋण है। और देवता भी दो प्रकार के हैं, एक चेतन दूसरे जड़। चेतन देवताओं के विषय में कुछ उत्तर लिखा गया है। अब जड़ देवता कौन से हैं, उनके प्रति मनुष्य का क्या कर्त्त व्य हे, उसका पालन किस प्रकार किया जावे, इस विषय पर कुछ प्रकाश डालने का यत्न किया जावेगा। जैसे कि आगे लिखा गया है कि मनुष्य का कोई कार्य दूसरे से सेवा या सहायता लिये बिना नहीं चल सकता अपितु मनुष्य की जीवन यात्रा भी नहीं चल सकती है। और गनुष्य की जीवन यात्रा भी नहीं चल सकती है। और गनुष्य की जीवन यात्रा नहीं चल सकती है। और गनुष्य क्योंकि उत्तम बनना चाहता है,

उच्चा चुठना चाहता है श्र्यात देवता बनना चाहता है, इसी विषय संसार का प्रत्येक मनुष्य किसी न किसी देवता की उपामना या भिक्त करता हुआ दृष्टिगोचर होता है (चाहे वह गुरु स्त्री पुत्र धन या शासन या किसी मृर्त्ति की सूरत में हो। जैसं चेतन देवतात्रों की उपामना या भक्ति करने का तात्पर्य यह है कि उनके शुण कर्म स्वभाव को जान कर उम गुण कर्म . स्वभाव को ऋपने जीवन में धारण कर लाभ उठाया जाये। परन्तु लाभ तव उठाया जा सकता है जब मनुष्य के अन्दर देवतात्र्यों के गुण कम स्वभाव के प्रतिकृल जो गुण कम स्वभाव हैं. इनको निर्वल कर दिया जावे, या चिलकुल निकाल दिया जावे। ऐसे ही सृष्टि के जड़ दंवतात्रों की उपासना या भिकत या उनके प्रति मनुष्य का कर्तव्य यह है कि उन जड़ देवताओं के प्रतिकृल स्वभाव वाले परमागुत्रुयां को अपने अन्हर, प्रक्ते ही न दे, या निर्वल कर दे अथवा निकाल दे और उनके श्रमुकृल स्वभाव वाले परमागुओं के ब्राह्वान के ालये यत्न करे, ऋर्थात् उन जैसा ही स्वभाव बनावे, तव ही मनुष्य का जीवन उत्तम हो सकता है।

श्रव देखना यह है कि कौन से मुरू जड़ देवता हैं जिनकी सेवा या सहायता मनुष्य को श्रपंनी जीवन यात्रा के लिये लेनी पड़ती हैं। सूर्य श्रिग्न विजली श्रादि वायु जल पृथिवी श्रीर पृथिवी से उत्पन्न-श्रनाज फूल फल श्रीपिध-श्रादि । इन जड़ देवताश्रों के गुए कर्म स्वभाव जानने के लिये, पहले देवता शब्द के श्रथ ही जानने

की त्र्यावश्यकता है। क्योंकि . उसी से उनके गुए कर्म स्वभाव का भी पता लग जावेगा। देवता शब्द दिवुधातु से बनता है। इसके त्र्यर्थ निम्न प्रकार हैं।

(१) दानाद् देवता भवति, ऋर्थात् जो देता है। (२) दूसरा दीपनाद् देवता भवति, ऋर्थात् जो प्रकाशित करता है। (३) द्योतनाद् देवता भवित ऋर्थात् जो स्वयं ऋपने दिव्य गुणों से प्रकाशनान होता है। (४) द्युस्थानो भवित देवता ऋर्थात् जो ऊपर उठा हुआ होता है। जो कीड़ा करता है। ऋर्थात् दूसरों को गित देना, खिलाड़ी, खेल खेलने वाला ऋर्थात् जिस में आलस्यादि दुर्गुण न हों। नियमपूर्वक गित या व्यवहार करने वाला ऋर्थात ऋपने नियम या प्रतिज्ञा पर ऋटल रहने वाला हो और हो से न दबने वाला ऋर्थात् स्वतन्त्र रहने वाला हो ऋर्थात् जिसमें दिव्यगुण हों।

इसी प्रकार यजुर्वेद के निम्नलिखित मन्त्र में देवता के लज्ञण वर्णन किये गये हैं।

त्रों देवानां भद्रा सुमितिऋं ज्ञ्यताम्, देवानां राति-रिननो निवर्तताम् । देवानां सख्यमुपसेदिमा वयम् । देवा न त्रायुः प्रतिरन्तु जीवसे ।

जो मन वचन कर्म में एक हैं ऐसे देवताओं की कल्याण करने वाली बुद्धि हमें प्राप्त हो। ऐसे विद्वानों का दान हमें प्राप्त हो। ऐसे देवताओं की मैंत्री हमें प्राप्त हो। देवताओं की आयु हमें प्राप्त हो। यहां इस मन्त्र में देवता शब्द के निम्न विशे- षण दिये हैं। ऋजूयताम् जो मनवाणी श्रौर कर्म में सरल हैं त्र्यर्थातृ जिस से किसी को धोखे की सम्भावना नहीं है। भद्रामतिः ! दूसरों का सर्वदा कल्याण करने वाला परोपकार करने वाला। विद्वान् ऋर्थात् दूसरों के ऋज्ञानान्धकार को मिटाने वाला स्वयं ज्ञानवान् । ऊपर लिखे देवता शब्द के अर्थों से ज्ञात होता है कि सारे गुण ऊपर वर्णित जड़ देवतात्रों में दृष्टिगोचर होते हैं त्र्यर्थातु (१) वे सदा त्र्यौर सब को देते हैं किसी का भी पत्तपात नहीं करते श्रौर किसी को अपने फल या गुए देने से इन्कार नहीं करते (२) वे सदा सवके लिये भ्रकाश करते हैं, ज्ञानवृद्धि में सहायक होते हैं, श्रज्ञान श्रन्थकार श्रौर रोग की निवृत्ति करते हैं (३) सदा सब को बल शक्ति देकर उत्तम या ऊपर उठने में सहायक होते हैं। (४) सब प्रकार के कष्टों से सब को निरन्तर बचाते हैं क्योंकि इनकी सहायता न लेने से या कम लेने से ही सब कष्ट या रोग त्र्राते हैं। (४) ये स्वयं गति करते है त्र्रीर इन की सहायता से ही सब प्राणि गति करते हैं, संसार का खेल खेलते हैं। अर्थात अपना कारोबार या कर्नाव्य पालन करते हैं। (६) ऋपना व्यवहार नियमानुसार करते हैं। किसी की सिफारिश या खुशामद या लोभ के कारण अपने नियम का भंग नहीं करते। सदा नियम पालन में उद्यत रहते हैं। (७) किसी से भय नहीं करते, इसलिये दबते भी नहां अर्थात सदा स्वतन्त्रता से श्रीर सरलता से ज्यवहार करते हैं। यदि इन सब लच्चणों को एक शब्द में वर्णन करना हो तो यह कहा- जा , स्कृता है, कि ये साव ज़ड़ देवता यह क्यू रहे हैं। स्वर्थात क्रिक्स के इस कथना ज़सार (यहा हो) विष्णुः) ईश्वर यह स्वरूप है। जैसा व्यवहार वह इन देवता आ का स्वामी जगत रचिता विष्णु संसार में कर रहा है वैसा ही व्यवहार में उसके सेवक जड़ देवता कर रहे हैं। और इमी लिये इनको देव पदवी प्राप्त हुई है।

्र अब प्रश्न यह है कि जब जड़ देवता, उस जगिन्तयन्ता जगदीश्वर के नियम या आज्ञानुसार इस संसार, को उत्तम या शिक्वशाली बनाते में, अथवा, एक छोटे से कृमि से लेकर मनुष्य तक प्राणिमात्र की सेवा, और, सहायता में दिन रात तत्पर रहते हैं। अपने कर्वट्य से कभी, नहीं चूकते, आकृत्य नहीं करते। अर्थान् उस जगन्माता की यज्ञ पूर्ति में प्रत्येक स्थमय यश्चर होकर, आहित बन रहे हैं। यद्यपि वे अपनी जगन्माता को जानते पहिचानते, भी नहीं, तो इस मनुष्य का इन देखताओं के प्रति क्या कर्तट्य है जो कि मननशील हैं। उस जगन्माता का अमृत पुत्र हैं क्योर जिसके कल्याण मङ्गल का ज्ञान आनन्द की प्राप्ति के लिये यह ससार कप यह उस जगन्माता ने रचा हैं। तो इस का उत्तर केवल एक ही हो सकता है जैसा कि किमी ऋषि ने कहा है--

श्रृयतां धर्म सर्वस्वं श्रुत्वा चैवावधार्यताम् । , श्रात्मनः प्रतिद्वतानि, परेषां न समास्ररेत् ॥ ऋषिवर कहते ाहै तकि एके महत्त्वोर् हमास्रमकोऽ धर्म का

वस्त्र अश्वेत सार बतलाते हैं। तुम असको सुनकर अपने जीवनों में समस्य क्रिको निको क्यबहारा तुम्हा पे क्रात्मा के लिये प्रिकृत, हैं; ऋर्थात, जिसको, तुम अपने लिये लाभद्रायक नहीं समभूते क्स क्युब्रहार, को तुम, दूसरों, के साथ भी मृत करो। ऐसा ही अक्करेकी। में किमी महापुरूष ते भी कहा है Do as von would , bà done by अथात दूसरों से ऐसा व्यवहार करो जैस्स कि तुमा काहते हो कि कूसरे हुम्हारे साथ करे। जब मनुष्य ब्रह् चहिता है और इसी में उसका कल्याए वा जीवन है। कि। बे ज़क् देवता ,उसके , साथ युक्करूप होकर रहे तो समुज्य के खिये भी, श्रीचित घा श्रावश्यक है, कि वह इन, जड़ देवताओं को प्रति। यहारूफ होफर रहे। अर्थात स्त्रपना जीवन यहारूप हो कर न्यतात। करे ,श्रीर । इसीलिये , शास्त्रकारों ने मनु य का सर्चोक्तम कतन्य या धर्म यह करना कहा है। जड़ देवताओं के यज्ञ का सब से छोटा स्थूल सम्प अग्निहोत्र हैं, जिसकी मार्गक के यज्ञ का एक नमूना Sympol कह सकते है जैसे सारी स्बि: ईश्वर का एक श्रारीरक्षप , है परन्तु उसका छोटा सा Model या नमूना यह मनुष्य का शरीर है अर्थात् जैसा ब्रह्माएड में वैसा ही मनुष्य शरीर रूप पिराई में प्रभू जगत रचियिता की संव कृत्य श्रौर शक्तियां विराजमान हैं। '( यथा पिरहे तथा ब्रह्माएंड ) ऐसे ही जड़ देवताओं के सब भक्तिय वा शक्तियां और लक्षण श्राग्नहोत्र में चिह्न या Symbol क्षण में राष्ट्रिगोचर होते हैं। लोसे एक लो-लेक्ट एस तक्रायानाको ठीक जाम लेने से

वा उपयोग में लाने की विधि के ज्ञान से गिएत की विद्या भी मनुष्य जान लेता है। ऐसे ही अग्निहोत्र की विधि को यथार्थ रूप में जानने और नियम पूर्वक यज्ञ भावना को दृष्टि में रखते हुए यज्ञ कर्म करने से मनुष्य लोक और परलोक की सिद्धि का कोई चिह्न या Symbol रूप दिग्दशन भी कर सकता है और जड़ देवताओं के प्रति अपना कर्तव्य पालन भी कर सकता है। । र्थात् ऋण भी चुका सकता है। इस कथन की पृष्टि में अग्निहोत्र के कुछ लाभ नीचे लिखे जाते हैं। जिससे पाठकों को ज्ञात हो जायेगा कि जैसे काले बादलों में भी कभी २ बिजली चमक कर सबको दृष्टिगोचर हो जाती है, ऐसे ही अग्निहोत्र रूप यज्ञ ही मनुष्य के लोक परलोक या अन्तिम लच्य की प्राप्ति का किचिन्मात्र दिग्दर्शन कराने का साधन बन जाता है। इसी विषय पर भाष्ट्रक्य उपनिषद् के कर्त्ता एक श्लोक में लिखते हैं कि—

एतेषु यश्चरते भ्राजमानेषु यथाकालं चाहुतयो ह्याददायन् तत्र नयन्त्येताः सूर्यस्य रश्मयो यत्र देवानां

## तरेकोऽधिवासः ।

ये चमकती हुई यज्ञ की ज्वालाएं यजमान की ठीक समय पर त्राहुतियों सहित सूर्य की रिश्मयों द्वारा उस स्थान पर ले जाती हैं, जहां देवतात्रों का पित वास करता है श्रौर ईश्वर से मिलाप कराने का साधन वन जाता है।

संख्या १--इस दश्यमान जड़ चेतन संसार के जीवन वा

पृष्टि के लिये सब से उपयोगी और प्रथम देवता अग्नि है जिसका सब से बड़ा पुञ्ज सूर्य त्र्यौर सब से सूच्म त्र्रंश विद्य त् है। जिसके प्रकाश से संसार के सर्व पदार्थों का प्रकाश होता है अर्थात् रूप रंग और पहचान होती है। इसी अग्नि की स्थापना से सर्व प्राण्धारियों को शाण या जीवन मिलता है, जड़ पदार्थी श्रौर वनस्पति त्रादि श्रौषिधयों की स्थिरता भी इसी देवता के कारण से है। ऋर्थात इसी ऋग्नि से ही सारे जड़ चेतन संसार की रच्चा वा पालन पोषण होता है श्रौर जहां यह है वहां ऋज्ञान, ऋन्धेरा दु:ख गेग मलिनता निवलता नहीं ठहर सकती, ये सब विकार वहां ही उत्पन्न होकर स्थिर रह सकते हैं कि जहां किसी शरीर में या वस्तु में ऋग्नि निर्बल हो जावे अथवा ऋग्नि पर मिट्टी पड़ जावे दब जावे या उसके आगे पर्दा त्र्याजावे। इस लिए यदि कहा जावे कि इस जड़ चेतन संसार का अग्नि ही आधार है, तो कोई अत्युक्ति न होगी। इसी प्रकार मनुष्य के इस सर्वोत्तम कर्म यज्ञ का आधार भी यह स्थूल ऋग्नि ही है जो प्रतिदिन घर में जलाई जाती है। इसके विना कोई यज्ञ या ऋग्नि-होत्र नहीं ही सकता। अब प्रश्न उत्पन्न होता है कि यज्ञ कर्म या ऋग्निहोत्र मनुष्य का सर्वोत्तम कर्म कैसे है श्रौर इस कमं से उपिरिलिखित जड़ देवता सूर्य वायु जल पृथ्वी वनस्पति त्रादि की पूजा या उपासना कैसे होती है त्रौर फिर यही यज्ञ-कर्म ऊपर लिखे मारहक, उप-निषद् के श्लोकानुसार सर्व जड़ चेतन देवतात्रों के प्रति जगदीश्वर की समीपता का साधन कैसे बन जाता है।

मान्या २ मान्या अव बह जिल्ला आवश्यक प्रतीत होता है। और यह एक अटल सिड़ान्त है कि कोई स्थूल वस्तु अपने से सूचम वस्तु के अन्दर प्रवेश नहीं कर सकती। अपित सूचम वस्तु ही स्थूल वस्तु में अवेश करती है अपीर इत स्थूल भूत अर्थात् अग्नि, जल वायु पृथ्वी और इन से उत्पन्न अन्न फुल फल बनस्प्रवि की पूजा या रूपासेना,का तात्प्य सह है कि इनको पांवत्र रक्लो जावे, क्योंकि जेसा सोजन के विषय में लिखा गया है, कि जहां पवित्रता है वहां की शक्ति सुन्दरता-वा वीरोगता हैं<sup>,</sup> श्रौर<sup>,</sup> वहीं किसी वस्तु की प्राकृत'या बास्त-विकरूप है और फिसी शक्ति या वस्तु का प्राकृत या वास्तिकः क्या या प्राकृतक्षण में रखना ही उपकी उधासना या पूजा है। श्रंथीत 'की 'किसी यम्मु या शक्ति के वास्तविक प्राकृतरूप मैं मंतिनना या उसके गुर्ले कर्म स्वाभाव के प्रतिकृत परमासु प्रविष्ट हों गये हैं, उनकी निकाल दिया जावे और आगे उनके प्रवेश का द्वार बन्द कर दिया जावें, तब ही वह वस्तु या शक्ति संसार के लिये कल्याणकारक हो सकती हैं अर्थात् सँसार उस शक्ति या उसके गुर्ण कमें स्वभाव से लाभ उठा संकर्ता है। क्योंकि विकार अमृतं को भी विष बंना देता है। त्रव यह विचार करना है कि संसार के सब स्थूल पदार्थ जिन पर प्राणिमात्र के जीवन का आधार है और वायु जल पृथिवी आर्दि भूत जो कि इन स्थूल पदार्थों के भी आधार इन सब के निकारों को दूर करने की सज़, से इत्तम विधि

प्या है। भेरते भेरत की सविभे दिना विधिए और नहीं की ही है, ं अधीत्।विकारी निर्वेती या दुरीन्धियुक्ते किर्मव की परिमाणुओ में से पृथक कर देना श्रीर पवित्र सुगन्धित परमासुश्री की विशेष-तथा प्रवेश कर देना । श्रीर इस कार्थ के लिये श्रीन से बढ़ कर चौर कोई सहायर्क नहीं है। वयोंकि अभी तक संसार के किया बड़े से बड़ी वैज्ञानिक ने भी ऐसा कोई त्राविष्कार नहीं किया है जी विना ऋग्नि की सहायती के स्थूल पदार्थी श्रंथींस् सुंग-न्धित पुष्टिकारक ऋषिधियों तथा घृत आदि को इतने सूर्चम परमासुत्रों में तत्काल परिवर्तित करदे जो कि चायु जल पृथिवी त्रादि के साक्ष एक रूप होकर जहां इनको भी पवित्र नीरोम और त्याकियाली क्रां, देवे, वहां मनुष्य के अयोग में लाने वाले संसार की सब,स्थूल धौर्याधयां पूर्त फल अनाज अपृद्धि को पवित्र करके. प्रासिमात्र के शरीरों को स्वस्थ वा नीरोग बनाने में. सहामक, हो। इस, के अविरिक्त जो, भी कोइ ार्विधा उपयोग। में बाई: जावेगी सह इतनी उपयोगी नहीं होगी अर्थात् हाति अ, क और लाभ कम होगा।

ें संख्या ३ - जगल में उगी हुई या यहां हुई औषधियां या किसी स्थान में अर्थना बोरियों में 'पड़े हुए सुगन्धित या 'पृष्टिकारक पदार्थे स्वयं परमाग्राहर में इननी जल्दी परिवर्तित नहीं होते। सूर्य की गर्मी भी उनको शोध या इतेनी सूद्भ नहीं किर सकेती और 'इसे प्रकार' से 'पदीयों का स्थूलेमांग मिट्टी आर्दि मिनिटिजाने से उसकी संदुपयोग ने हो सकेता 'परन्तु

यज्ञ विधि से अग्निहोत्र की 'अग्नि में पदार्थ विधि अनुसार अग्नि के प्रचएड होने पर ही डालै जावेंगे तो अग्नि उन पदार्थों को अपने 'जैसा सूच्म करके तत्काल ही वायु के अन्दर प्रवेश करा देगी और किसी पदार्थ का दुरुपयोग न होगा तथा किसी प्रकार की सामग्री भी व्यर्थ न जावेगी और इस प्रकार वे परमाणु संसार की सब जड़ चेतन सृष्टि को पवित्र करने का साधन बरतेंगे। इसलिए सृष्टि के कल्याण के लिये यज्ञ से से बढ़ कर और कोई विधि न संसार में आज तक प्रचलित हुई है, और न हो सकेगी।

संख्या ४— संसार कि रोगों की निवृत्ति के लिये त्राज तक जो २ साधन उपयोग में लाये गये हैं यथा (१)—त्राजा फूल फल त्रोषिध त्रादि का सेवन । (२)—त्रोषिधयों को उल में घोट पीस कर उपयोग में लाना। (३)—त्रोषिधयों को वहत सूहम करके जल में मिला कर रोगी के रक्त में प्रविष्ट करना या (Inject) करना जिससे त्रोषिध रक्त में प्रविष्ट प्रवेश करके शीघ लाभ पहुंचावे। (४)—त्रौषिध को उबलते जल में डाल कर उसकी वाष्प को मनुष्य के श्वासों के द्वारा अन्दर प्रवेश कराना जिसको अङ्गरेजी में (Inhale) करना कहते हैं त्राथवा किसी त्रौषध का सूंघना क्योंकि श्वास के अन्दर किसी त्रौषध का प्रवेश कर देने से बहुत शीघ ही पांच प्राणों के साथ मिल कर वह श्रौषधि तत्काल रक्त या शरीर में मिलकर एक रूप धारण कर लेती है श्रौर यही सब से

उत्तम विधि रोग के निवारण की इस समय संसार के वर्धा तथा डाक्टरों ने बतलाई या प्रचलित की है। श्रीर यही लाभ वा सिद्धि अग्निहोत्र व यज्ञ से वैदिक काल में प्राणि मात्र को बिना पच्चपात के प्राप्त होती रही है, श्रीर श्रव भी हो कती है।

संख्या ५ — कोई गृहस्थी चाहे वह धनी या चक्रवर्ती राजा ही क्यों न हो जो उत्तम पदार्थ खीर, पूरी, हलवा, मिठाई त्रादि उसके घर में बनते हैं, जिसको उसकी इच्छा होगी उसको देगा। श्रौर जिसके लिये उसकी इच्छा न होगी उसको नहीं देगा। जिससे उसकी मित्रता होगी उसको बुलाकर भी खिलायेगा श्रौर जिससे श्रमित्रता या रोष होगा उसको नहीं खिलायेगा चाहे वह साथ के मकान या कमरे में ही रहता हो, चाहे वह अपना निकट सम्बन्धी माता-पिता, पुत्र-पुत्री या स्त्री ही क्यों न हो। और इसी प्रकार यदि कोई चक्रवर्ती राजा भी चाहे कि उसके ऋत्यन्त्र उत्तम भोजन का स्वाद या भाग उसकी प्रजा को भी मिल जावे तो वह अपनी इस इच्छा को किसी प्रकार भी पूर्ण नहीं कर सकता। परन्तु उन उत्तम पदार्थों को यदि यज्ञ की ऋादृति बना दिया जावे, तो वही पदार्थ सूद्म परमागुत्रों में परिवतित होकर वायु द्वारा केवल मनुष्य प्रजा को ही नहीं अपित पशु पत्ती और वनस्पति तक को भी प्राप्त हो जायेंगे। अर्थात् मित्र, अमित्र सारे संसार की रज्ञा वा पुष्टि के साधन बनेंगे। इसके ऋतिरित्त विशेष बात यह है कि

यदि र्रस यही करनी वाले यजिमान की इच्छा किसी म्ब्रेसि न की भीजन देने की न हो त्रथय किसी श्रीमेश्र की उसके गृह की भीजन खाने की इच्छी न हो तो यर्त करने नपर मी केडि संसार को व्यक्ति या शक्ति इस यज्ञ यो ऋगिन में प्रदेती प्रमी-सुत्रों द्वारा प्राप्त भोजन के प्रह्रण करने से इन्कार नहीं कर सकतो। और वह चाहे था न चाहे वह यज्ञ उसकी रसी और पुष्टि मे अवश्य सहायक होगा। और इसके परिशाम स्वरूप मित्र हो या अमित्र उसको यज्ञ तथा यजमान की स्तुति करेंनी हीं पड़ेंगी श्रीर कोई अमित्र मी पवित्र सुगन्धि भित्रामे पर यजेमान की त्राशीर्वाद दिये विना नहीं रह संकता। श्रव पाठक स्वयं ही विचार करें कि इससे उत्तम और श्रावश्यक कमी मनुष्यं के लिए और कीनसा हो सकता है। इसीलिये यज्ञं की सर्वोत्तम कुर्म कही गया है, और प्रतिदिन सीथे प्रति श्राम-होत्र करनी वेट और इंश्वर की आज्ञानिसार मनुष्य का क्तेंच्य नियत किया गया हैं, श्रीर इसी वेंदाज्ञानुसार गीता व मनु जी त्रांदि स्मृतिंकारीं में भी लिखा है कि जिस गृह में प्रतिदिन प्रीमिनहोत्रादि यज्ञ हीते हैं वर्त स्पर्ग हिल्प हैं 'श्रीर' जी गृहस्था अगिनहोत्रादि यंज्ञ करके भोजन करता है वह अमृत खाता है और जिस गृह में अग्निहोत्रादि यहां नहीं होते वह गृह रमशात के समान हैं। और जो भोजन उस गृह में बनता है वह विष के तुल्य हैं, और ऐसे गृहस्थी पापमय भोजन करते हैं।

संख्या ६ -- प्रत्येक स्त्री पुरुष दिन रात श्रपने मलिन विषमय श्वासों को वायुमण्डल में छोड़ता है इसके त्रातिरिक्त मलमूत्र थुक स्वेद त्रादि कई प्रकार से, संसार के वायुमण्डल को ऋपवित्र करता है, श्रौर उसी ऋपवित्र वायु के परमाराष्ट्र जल पृथिवी त्र्रथवा खाद्य पदार्थों में जाकर संसार के रोग वा त्रल्प त्रायुका कारण बनते हैं, जिससे संसार में श्रग्निहोत्र न करने वाला ब्यक्ति वा उसका परिवार भी सम्मि-लित है। चुंकि मनुष्य के जीवन की स्थिति के लिये सब से त्र्यावश्यक भोजन पवित्र वायु ही है। ।जसके मिलन होने पर श्रथवा किसी कमरे में Carban यानी विषमयी वायु के होने पर कुछ अल्प काल भी मनुष्य का जीवन नहीं रह सकता। चाहे उसके या उसकी सन्तान के खाने पीने वा पहनने के लिये अमृल्य पदार्थ उपस्थित हों। परन्तु वायु के मलिन होने पर सारा परिवार निर्वल रोगी पीला जर्द और अलप आय वाला होगा ऋौर वह गृह सदा एक रुग्णालय ही बना रहेगा खाने पीने तथा पहनने के सब सामान होते हुए भी किसी रस का उसको त्रानन्द नहीं मिलता । परन्तु पवित्र वायुकी प्राप्ति पर सादा, कम मृल्य का भोजन श्रौर सादा वस्त्र श्रौर छोटी सी कुटिया भी प्रामीण जनता के लिए वास्तविक श्रानन्द वा नीरोगता का साधन बनी रहती है। इसीलिए **मनुष्य** का जैसे मलिन कपड़े को धोता ऋर्थात् पवित्र करना शरीर का स्नान करना, दांतों को दन्तधावन से श्रीर पाठशाला

श्रादि स्थान को भाइ से नित्य प्रित पित्र करना उसके अपने लिए तथा संसार के कल्याण के लिए आवश्यक हैं। और जो मनुष्य इन नित्य कमों को नहीं करता वह अपना वा संसार का परम शत्रु है क्योंकि संसार की मिलनता में वृद्धि करके कई प्रकार के रोगों का आहान करता है और उसकी देखा-देखी उसका परिवार और अन्य जनता भी उसका अनुसरण करके अपने गृह और उस संसार रूप जगन्माता की वाटिका को मिलन करने में सहायक होते हैं। ऐसे ही प्रत्येक स्त्री पुरुष का कर्त्तव्य है कि प्रतिदिन अग्निहोत्र आदि यज्ञकर्म करके वायु को पित्र करे और इस वायु के अपित्र करने के पाप से बचे। अन्यथा ईश्वरीय प्राकृत नियमानुसार उसके फल भोगने से कोई भी सांसारिक शिक्त उनको बचा नहीं सकती।

संख्या ७— उपर बतलाया गया है कि इस मनुष्य का उस जगदीश्वर के साथ माता पिता वा पुत्र का सम्बन्ध है श्रौर यह सारा जगत् इसी जीवात्मा के कल्याण के लिये बनाया गया है श्रौर वह जगत्-स्वामी श्रपनी प्रतिज्ञानुसार श्रपना कर्तव्य पालन करता हुआ चला जाता है, श्रर्थात् श्रपनी जीवरूप सन्तान को नीरोग वा सुखी रखने के लिये मनुष्य शरीर में जीव के लिये सर्वोत्तम साधन चूंकि वायु है उसको पवित्र रखने के लिये जो साधन श्रादि सृष्टि से जमन्माता ने नियत किये हैं, उन साधनों को हटा नहीं लिया

त्रौर नाहीं उनके स्वभाव में कुछ परिवर्तन किया है अर्थात् हमारे शरीर से निकली हुई गन्दी -विषमयी वायु को वृत्तों तथा श्रौषधियों का भोजन बनाया है श्रौर कई प्रकार के छोटे मोटे पशु पत्ती कृमि श्रादि का भोजन मनुष्य के शरीर से निकली हुई मिलनता तथा गन्दी वायु ही है। नाना प्रकार के सुगन्धित फूल त्रादि को इस मलिनता के स्थान पर सुगन्धि फैलाने का कार्य सौंप रक्खा है। श्रीर ऐसे ही वर्षा वा नदी नालों के जल के प्रति भी यही कर्तव्य स्थिए कर दिया है। सूर्य भी प्रत्येक प्रकार के मिलन 'परमागुद्रों को प्रत्येक स्थान से उठाने में यस्तरील हैं। पृथ्वीने भी श्रपना स्वभाव नहीं होड़ा। वह भी मलिनता को अपनी गोद में लेकर सुगन्धित परमागुत्रों में परिवर्तित करने में तत्पर है त्रर्थात उस जग-न्माता के इस ज्ञह्माण्डरूप गृह के सब सेवक अपने २ कर्तव्य पालन में दिन राद लगे हुए प्रतीत हो रहे हैं और इस गृह को प्रत्येक प्रकार से पवित्र कर रहे हैं श्रौर जगन्माता के यज्ञ की ′ त्रारृति बन रहे हैं। परन्तु जैसे एक सांसारिक माता भोजन बनाने या अग्निहोत्र करने के लिए अपने सेवकों वा पुत्र पुत्रियों के प्रति कुछ कर्तव्य नियत करती है किसी को श्राटा किसी को घत किसी को पानी किसी को लकड़ी श्रौर किसी को दियासलाई लाने के लिए नियत करती है उनमें से यदि कोई भी अपने कर्तक्य पालन से इन्कार करे या आलस्य करे, बाजार में जाकर तमाशा या सिनेमा देखने लंग जावे,

या किसी वाटिका के शीतल स्थान में जाकर स्थानन्द पूर्वक सो जावे तो भोजन नहीं बन सकता श्रीर सारा परिवार दु:स्वी ंया भूखा रहता है। ऐसे ही यह जीवात्मा जिसको जगन्माता का श्रमृतपुत्र कहा गया है, श्रौर जिसके लिए वह माता एक उत्तम भोजन बना या बनवा रही है श्रीर जिसके कल्याए वा सुख-त्रानन्द के लिए उस माता के सब सेवक इस संसार को पवित्र करने में तत्पर हैं श्रौर जो इस प्रभु की वाटिका में प्रतिनिधि या पुत्र बनकर इस मनुष्य शरीर में श्राता है, वह श्रपने क्तंब्य पालन से इन्कार कर बैठा है श्रर्थात् उस वायु की पवित्रता में जो इस मनुष्य का कर्तव्य या भाग नियत किया था ऋर्थात् ऋग्निहोत्र करना उस परम पवित्र कतंब्य को मनुष्य ने भुला दिया है। श्रौर इसी लिए यद्यपि जगन्माता श्रौर उसके सब सेवक श्रपना २ कर्तव्य पालन निरन्तर करते चले जा रहे हैं, परन्तु मनुष्य के कर्तब्य पालन न करने से यज्ञ अधूरा है उसको पूर्ण आवश्यकतानुसार सुगन्धि नहीं मिलती है। जैसे घृत के बिना ऋग्निहोत्र ठीक नहीं होता श्रोर नमक के विना भाजी स्वादिष्ट नहीं होती, त्रौर इसीलिए त्राज संसार में वेदिक काल की ऋपेत्ता जबिक प्रतिदिन प्रतिगृह में प्रातः सायं अग्निहोत्र होता था, रोग की वृद्धि ऋौर उसका परिग्णाम निर्वल ऋौर ऋल्प-श्रायु बहुत श्रधिक दृष्टिगोचर हो यहा है। केवल मनुष्य समाज में ही नहीं श्रपितु यही परिणाम वन पत्ती वनस्पित

श्रादि में भी प्रतीत हो रहा है। क्योंकि उनमें भी वैसी शक्ति तथा सुन्दरता का रस नहीं रहा है इस का कारण यही है कि मनुष्य ने जड़ देवतात्रों की उपासना वा पूजन त्रर्थात् उनके प्रति अपने कर्तब्य को भुला रक्खा है। आज के मनुष्य समाज की उपमा ऐसे व्यक्ति से दी जा सकती है जो किसी कपड़े के व्यापारी बजाज से नये २ सुन्दर वस्त्र पहनने के लिए प्रति दिन तो लाता है श्रीर प्रति दिन ही उनको मलिन करके लौ श देता है। यह ब्यवहार संसार के किसी भी ब्य-पारी अथवा माता पिता के साथभी बहुतकाल तक नहीं चल सकता। पुत्र के बड़ा होने पर माता भी उसके वस्त्र धोने और प्रति दिन नये देने से इन्कार कर देती हैं। श्रन्त में जो पुत्र पुत्री श्रपने भलिन कपड़ों को स्वयं नहीं घोते उनको वे ही श्रपने मिलन वस्त्र पहनने पड़ते हैं श्रौर, उसका फल रोग खारिश फोड़े फ़न्सी तथा मलिनता का कष्ट सहना ही पहता है। यही श्रवस्था श्राजके मनुष्य समाज की है। क्योंकि वर्तमान काल के बड़े २ या मुख्य २ कष्टों का कारण आजकी समाज का श्रिग्निहोत्र के कर्तव्य को भुला देना है श्रीर इसी कर्तव्य को पुन: जीवित करने से जहां मनुष्य स्वयं सुखी हो सकता है वहां वह श्रपनी जगन्माता को भी प्रसन्न कर सकता है, जैसे एक त्राज्ञाकारी पुत्र त्र्यपनी सांसारिक माता को प्रसन्न कर लेता है ऋौर यही वायु देवता के प्रति मनुष्य का कर्तव्य है।

संख्या ८ --- मनुष्य स्वास्थ्य के लिए वायु के पश्चात्

जल की महती श्राश्वश्यकता है। ऐसे ही पशु पत्ती वनस्पति श्रौषधि-श्रादि सृष्टि की उन्नति वा पुष्टि वा नीरोगता के लिए शुद्ध पवित्र जल एक त्रावश्यक साधन हैं ऋौर यदि जल श्रपवित्र है मलिन विषमय रोगवर्धक परमाग्रात्रों से (जर्म ज) से मिला हुआ है तो जल के उपयोग करने वाले प्राणी और ऐसे जल से उत्पन्न फल सब्जी अन्न आदि का सेवन करने वाली जनता भी त्र्यवश्य रोगव्रस्त होगी त्र्रौर मलेरिया मियादी टाईफाईड ज्वरादि होंगे। श्रीर पेट के श्रनन्त प्रकार के रोग, हैंजा श्रादि भयानक रोग प्रायः मिलनजल का ही परिगाम है। पृथिवी का गुण गन्ध है, जल का गुण शीतलता, अग्नि का उष्णता श्रौर पदार्थी का छिन्न-भिन्न कर देना है। श्रर्थात् इतना सृहमकर देना जिससे छोटा परमाग्रु किसी भी प्रकार हो ही नहीं सकता। क्योंकि किसी पदार्थ को त्र्याग में डालकर जलाने से उसका नाश नहीं होता ऋषितु वह परमाग्रु ऋपने कारण में परिवर्तित हो जाता है। यज्ञ या ऋग्निहोत्र में सब से श्रिधिक मात्रा लकड़ी की श्रौर घृत या सामग्री की होती है श्रीर ये सब मिल कर धूएं के रूप में उपर उठ कर आकाश की श्रोर जाते हैं। मेघ भी श्रग्नि जल वायु से सम्मिलित धूएं का ही एक रूप है। श्रौर यह सब जानते ही है कि मृष्टि रचयिता ईश्वर के नियमानुसार जल के परमाग्रु प्रत्येक वायु मण्डल में विद्यमान रहते हैं, स्त्रौर घूमते रहते हैं जिन को सूर्य आपनी श्रकषंण शक्ति द्वारा समुद्र आदि से ऊपर ले जाता है। श्रौर जब पृथिवी से उठी उष्ण वायु के परमाणु

श्राकाश में वर्तमान वायु में मिलकर शीतल जल के परमासुत्रों से टकराते हैं, तो वर्षा होती है। यह भी सब जानते ही हैं कि जैसे जब २ ऋन्धेरी ऋाती है तो थोड़ी बहुत वर्षा पीछे अवश्य होती है। उसका कारण भी यही है कि वायु इधर उधर भटकते जल परमागुत्रों को खेंच लाती है। यहां पर एक और सिद्धान्त का वर्णन करना भी त्रावश्यक प्रतीत होता है। सूर्य पानी को ऊपर खेंच सकता है। परन्तु घृत के भारी परमागुत्रों को ऊपर नहीं ले जा सकता जैसे जल से भीगा हुऋा वस्त्र शीध्र ही सूख जाता है परन्तु घृत से तर किया हुन्त्रा वस्त्र कितने ही दिन धूप में रखने पर भी ऊपर उड़ नहीं जाता । क्योंकि छिन्न भिन्न होने की शक्ति स्त्राग में जलाने से ही उसमें उत्पन्न होती है। इसलिये यज्ञ अग्नि जलाने पर श्रौर उसमें घृत वा श्रन्य पुष्टिकारक पदार्थों को सूर्म वरके वायु के सुपुर्व कर देती है। ऋौर जब यह यज्ञ हवन की गरम वायु जिसमें पुष्टिकर ऋौर चिकने भारी पदार्थों के परमाशु सम्मिलित हैं ऊपर जाकर शीतल वायु में मिलते हैं तो इन पुष्टिकारक पदार्थों के परमासुत्रों का शीतल जल के परमागुष्ट्रों में समावेश हो जाता है। श्रीर इसी प्रकार यज्ञ की गरम वायु से जब बहुत अधिक अंश में गरम परमागु ऊपर की शीतल वायु से टकराते हैं। तो उन शीतल परमागुआँ के स्वभाव में भी परिवर्तन होता है ऋर्थात् वे गरमी से पिघल कर और वृत-बादि साममी पुष्टिकारक वा भारी परमाणुओं

के भार से नीचे गिरने के लिये बाधित हो जाते हैं और इसी को वर्षा कहते हैं। और यही अग्निहोत्रादि यज्ञ के सुगन्धित परमागुओं से पिवत्र वा सुगन्धित वा पुष्टिकारक बनाया हुआ जल वर्षा के रूप में पृथ्वी पर गिरता है और इस पिवत्र जल का जो पशु पत्ती तथा मनुष्य सेत्रन करते हैं और ऐसे जल से जो वनस्पित औषधि पक्ते हैं और इस जल से उत्पन्न घासादि का सेवन करके जो पशु दूध देते हैं। ऐसे पिवत्र वा नीरोग तथा पुष्टिकारक अन्न जल का सेवन करने वाले मनुष्यों का शारीरिक वा मानसिक अथवा आतिमकवल कितनी मात्रा में उन्नत होगा इसको पाठक स्वयं ही विचार सकते हैं। क्योंकि मनुष्य की उन्नति के लिये सब से प्रथम और मौलिक साधन शुद्ध वायु और जल तथा शुद्ध अन्न ही हैं श्रीर इन तीनों की प्वित्रता का आधार यह कर्म ही है।

संख्या ६ — इस यज्ञकर्म के सिद्धान्त से अनिमज्ञ कुछ पढ़े लिखे लोग कहा करते हैं कि जल वायु को शुद्ध स्वयं प्रकृति ही करती रहती है। अन्धेरी आने पर वायु शुद्ध हो जाती है वर्षा पहाड़ों पर होकर फिर मैदान में आती है और इस प्रकार मैदान के जल को भी शुद्ध कर देती है इस लिये अग्निहोत्रादि यज्ञ करने की आवश्यकता नहीं है। परन्तु यह बात ठीक नहीं है। क्योंकि अन्धेरी आने से गन्दे मिलन या विषाक्त परमाणु तितर-वितर तो हो जाते हैं अर्थान् एक स्थान से दूसरे स्थान पर चले जाते हैं। परन्तु दूर नहीं होते और

न ही उनका नाश होता है, ऐसे ही वर्षा से मिलन परमाणु कछ काल के लिये दब जाते हैं, परन्तु दूर नहीं होते। यदि ऐसा होता तो पर्वतीय प्रदेशों में जहां पर वर्षा श्रधिक होती है श्रीर श्रन्धेरियां भी बहुत चलती हैं, तो वहां पर टाईफाईडज्वर वा हैजा त्र्यादि रोग नहीं होने चाहिएं। परन्तु ऐसे देशों में जब कोई ऐसा भयानक रोग आता है तो बहुत ही कठिनता से दूर होता है। परन्तु श्राग्नि में पदार्थों को छिन्न-भिन्न करके ऊपर उठा ले जाने की शक्ति है। ऋौर इस प्रकार यदि विधि-पूर्वक आवश्यकतानुसार देशकाल वा ऋतु अनु । र बड़े २ यज्ञ किये जावें श्रीर यज्ञ में रोग नाशक पदार्थों की श्राहतियां जहां पृथ्वी के समीप के वायु मण्डल को पवित्र कर देती हैं वहां ऊपर उठकर बादलों के श्रन्दर के मलिन परमाराश्री को भी पवित्र करती हुई मेघों से ऊपर के वायु मण्डल में भी जा पहुँचती हैं, जहां से पृथ्वी की श्रकर्षण शक्ति उनको नीचे नहीं ला सकती श्रौर इस प्रकार सारे श्रन्तरिच्न लोक को भी पवित्र कर देती हैं। और इसी विधि से अर्थात यज्ञ करने से ही मनुष्य का जल देवता के प्रति उत्तम कर्तव्य पालन होता है।

संख्या १०—मनुष्य पशु पत्ती अपितु वनस्पति वा श्रौषि सृष्टि में भी दो प्रकार के परमागु होते हैं एक Negative) श्रर्थात् विषेले दूसरे (Positive) श्रर्थात् स्वास्थ्य वर्धक। जब प्रथम प्रकार के विषेले परमागुश्रों की किसी

3

शरीर या वृत्तादि में ऋधिकता होती है तो उस ऋवस्था को रोग कहा जाता है श्रीर जब दूसरे प्रकार के (Positive) स्वास्थ्य-वर्धक परमागुत्रों की विशेषता होती है तो इस अवस्था को नीरोग कहा जाता है। मनुष्य जहां पर रहता है श्रौर जिस स्थान पर जाता है यदि वह ऋग्निहोत्रादि यज्ञकर्म नहीं करता तो वहां अपने शरीर से मलिनता निकाल कर वहां (Negative) त्रर्थात् विपैले परमाग़ुत्र्यां की वृद्धि करके रोगों को बढ़ाता है। इसलिये ( Debit, credit ) ऋर्थात हानि लाभ के सिद्धान्तानुसार यदि मनुष्य चाहता है कि उसको स्वयं या उसके देश या जाति में रोग न हो तो उसको (Positive) स्वास्थ्य वर्धक कृमियों को इस संसाररूप बेङ्क या खजाने में अधिक संख्या में ( Credit ) अर्थात् जमा कराने चाहिये और वह केवल वेदाज्ञानुसार विधिपूर्वक दैनिक ऋग्निहोत्र से लेकर मासिक वा वार्षिक यज्ञों के प्रचलित करने से ही हो सकेगा। परन्तु जैसे कुछ भी न खाने से कुछ खाना ऋच्छा है ऐसे ही मनुष्य मात्र का यह कर्तव्य है कि वे स्वयं प्रति दिन श्रिग्नि-होत्र करे श्रौर दूसरों को भी इस कार्य के लिये प्रेरणा करें श्रीर इस वैदिक-श्राज्ञा के प्रचार के फल के पात्र बनें। इसी भाव से प्रेरित होकर भारतवर्ष के ऋषियों ने मनुष्य को प्रत्येक कार्य या संस्कार के श्रारम्भ में यज्ञ हवन करने का विधान किया है।

पश्चिमीय सभ्यता या विज्ञान के अनुसार वर्तमान समय

में िसी भवन या स्थान से मलिनता दूर करने के लिये अर्थात् ( Disinfect ) करने के लिये फीनाइल आदि औष-धियों का उपयोग किया जाता है परन्तु जो कार्यसिद्धि यज्ञ हवन से होती है वह ये त्रौषधियां नहीं कर सकतीं। क्योंकि जैसे ऊपर लिखा है कि अग्नि में पदार्थी को अति-सूच्म करके छिन्न-भिन्न करने की शक्ति है। इसी लिये किसी भवन के बनाने पर उसके प्रत्येक कमरे में हवन करने की वेद में श्राज्ञा है। क्योंकि यज्ञ हवन में सामत्री त्रादि सगन्धित तथा पुष्टिकारक पदार्थं जलाने से उन पदार्थों के परमाग्रा वायुरूप होकर उस भवन की प्रत्येक ईंट या कोने २ में तथा सुराखों में भी प्रविष्ट होकर ऋपना रोग नाशक ऋसर डालते हैं। श्रौर प्रत्येक स्थान से अपवित्र परमाणुत्रों को निकाल कर भवन से बाहर के ऊंचे वायु मण्डल में ले जाते हैं श्रीर इस प्रकार सारे भवन को सुगन्धित त्रौर पवित्र कर देते हैं त्रौर जो अन्य किसी प्रकार से सम्भव नहीं है। श्रीर यही पृथिवी देवता के प्रति मनुष्य का कर्तव्य पालन करना है। इस से उत्तम श्रभी तक कोई श्रौर विधि श्राविष्कृत नहीं हुई है।

संख्या ११ — जैसे कि उपर लिखा गया है, भारतवर्ष के शास्त्रकार ऋषि लिखते हैं कि जैसे समुद्र या दरिया का जल माग को उपर रखता है ऐसे ही यज्ञ की अग्नि जिस स्थान पर यज्ञ किया जावे वहां की स्थूल गन्दी बायु को हलका करके उपर ले जाती है और उसके साथ ही उच्च गन्दी वायु के कृमियों को माग की भान्ति उपर रखती हुई बादलों से भी

ऊपर ले जाती है इसी प्रकार ऋषियों ने श्राग्न की सात प्रकार की ज्वालाएं या ( Gasas ) लिखी हैं जो कि जहां प्राणि-मात्र के बड़े २ रोगों के विषेले कृमियों को नाश कर देती हैं, वहां वनस्पति वा श्रौषधि श्रादि के फलों को शुद्ध रसदार तथा मोटा करने में सहायक होती हैं श्रीर उनके विषैले कृमियों को मारने का काम करती हैं। ये गैसें हवन में विशेष २ अकार की सामग्री डालने से उत्पन्न होती हैं। जब हवन किया जाता है तो हवन का धुत्रां पहले समीपस्थ वायु-मण्डल में फैल कर एक मण्डल सा बना लेता है दूसरे उसमें जल के परमाग़ा भी होते हैं इसलिये सूर्य की किरण उसमें अधिक कात तक ठहर सकती हैं श्रर्थात शीघ छिन्न भिन्न नहीं कर सकती। श्रौर इस प्रकार हवन के धुए की एक भाप सी बन जाती है जिसको फ़ल या अनाज जिनके समीप हवन किया जावे, जल का प्रहण कर लेते हैं। इसीलिये हवन में जैसे शुद्ध या पृष्टिकारक सामग्री डाली जावेगी वैसे ही परमागु भार्फ के रूप में फलों त्रादि के अन्दर प्रवेश करके उस अन्न या फल को गुणकारी पवित्र ऋौर मोटा रसदार बना देंगें इसलिये वनस्पति फलों श्रादि के प्रति भी मनुष्य का कर्तव्य यज्ञ हवन से ही पूरा होता है। श्रौर वर्तमान में वनस्पति वा श्रौषधि का पूर्वकाल जैसा गुएकारी रसदार नीरोग लाभ-दायक न होने का यही कारण है कि मनुष्य ने यज्ञ विज्ञान को भुला रखा है।

संख्या १२ — यज्ञ की महिमा बतलाते हए कुछ पश्चिमीय

खोज करने वाले विद्वानों ने जो कुछ लिखा है वह सरस्वती मासिक पत्रिका अक्टूबर १६१६ में प्रकाशित हुआ था जो कि पाठकों की ज्ञान वृद्धि के लिये नीचे लिखा जाता है।

- (१) ध्रुवें के लाभ दिखलाते हुए फ्रांस के एक साईन्स के प्रोफेसर Tinilumant टिलवर्ट कहते हैं कि जलती हुई शक्कर में वायु शुद्ध करन की बहुत बड़ी शक्ति है। वे कहते हैं कि च्य रोग (तपदिक रोग) चेचक हैजा श्रादि शीघ नष्ट हो जाते हैं।
- (२). डाक्टर M. Trodool ट्रौडूल ने मुनक्का किशमिश श्रादि फलों को जिन में शक्कर श्राधक होती है जला कर देखा है। उनको श्रनुभव हत्रा है कि इनके धुए से टाईफाईड यानी मियादी बुखार के जर्मज़ ३० मिनिट में श्रीर दूसरे रोगों के कृमि घंटे या २ घंटे में नष्ट हो जाते हैं।
- (३). मदरास के सैनेटी किमश्नर डाक्टर कर्नल सीन J. M. G. ने कालेज के विद्याधियों को उपदेश दिया है कि घृत चावल में केशर मिलाकर जलाने से बीमारी के कृमि नष्ट हो जाते हैं।
- (४) फ्रांस का डाक्टर हाफ्वीन कहता है कि घृत जलान से रोग के कृभि नष्ट हो जाते हैं। इन प्रमाणों से भी पता लगता है कि यदि विचार पूर्वक समयानुसार सामग्री का घृत से निरन्तर हवन किया जावे तो कितने ही प्रकार के शारीरिक रोग दूर हो सकते हैं।

इसके अतिरिक्त अग्निहोत्र यज्ञकर्म के अनेक मानसिक

सामाजिक वा आतिमक अमूल्य लाभ हैं जिनका जानना पाठकों के लिये बहुत ही आवश्यक प्रतीत होता है। इस लिये उन पर अब प्रकाश डालने का यत्न किया जावेगा।

- (१) श्रिग्नि सब पदार्थों को भस्म कर देती है इस लिये हवन करने वाले व्यक्ति पर भी प्रातः सायं श्रिग्निहोत्र करने से यह दृश्य देखकर श्रवश्य प्रभाव पढ़ेगा कि संसार के सब पदार्थ श्रीर मेरा शरीर भी नाशवान् है श्रवश्य भस्म हो जावेगा। इस लिये वह व्यक्ति पाप से बचेगा।
- (२). श्राग्न का स्वभाव ऊपर उठने का है। कितना ही यत्न किया जावे उसकी ज्वाला कभी नीचे को नहीं जाती इस लिये श्राग्न होत्र करने वालों को ऊपर उठने श्रोर उन्नत या उत्तम बनने की शिक्षा मिलेगी श्रार्थात् उसको विचार होगा कि जिसका में उपासक हूं वह किसी भी प्रकार के प्रलोभन श्रादि से नहीं दबाई जा सकती, उराई नहीं जा सकती, श्रोर श्रपने तपादि धर्म को नहीं छोड़ती तो में पाप या लोभ से क्यों दबूं। मुफे भी मनुष्यत्व पर तथा सत्य श्रार्थात् अपने धर्म पर दढ़ रहते हुए श्रभय रहना चाहिये।
- (३) श्रिग्न सब को पिवत्र करती है और स्वयं सदा पिवत्र रहती है जो वस्तु श्रिग्न में डाली जाये श्रिग्न उस वस्तु की मिलित्ता को महण नहीं करती श्रिश्चीत् दूसरी किसी वस्तु के श्रंवगुण को महण न करती हुई स्वयं सदा पिवत्र रहती है। श्रपना पिवत्रता का स्बभाव किसी भी श्रवस्था में नहीं छोड़ती इसलिये श्रिग्नहोत्र करने वाले व्यक्ति या समाज के मन पर

भी यह अवश्य प्रभाव पड़ेगा और शिक्षा मिलेगी कि यदि कोई व्यक्ति या समाज दूसरों को पवित्र तथा सुधार करना चाहता है तो उसे दूसरों के अवगुण प्रहण नहीं करने चाहिये।

- (४) ऋगिन में जो वस्तु डाली जावे श्रगिन उसमें से श्रपने लिये कुछ नहीं रखती, वायु द्वारा श्रागे सब संसार में बाँट देती है श्रशीत् परोपकार ही श्रगिन का जीवन है इस लिये श्रागिन होत्र करने वालों को भी परोपकारी श्रौर स्वार्थ रहित होने की उत्तम शिज्ञा मिलती है श्रौर यही सच्ची देवपूजा है। क्योंकि मनुष्य श्रगिन देवता का पूजन वा उपासना श्राग्न प्रज्वित करके श्रगिनहोत्र द्वारा ही कर सकता है श्रौर वह स्वयं भी उसके गुणों को धारण करके देवता वन सकता है।
- (४) जिस गृह में प्रतिदिन सिम्मिलित पारिवारिक श्रिमिन होत्र होता है अथान माता पिता श्रद्धापूर्वक श्रपनी सन्तान के साथ संत्सङ्ग लगाते हैं तो स्थान पित्र करके सब सामग्री लकड़ी घृत श्रादि एकत्रित करके सबको नियम में श्रासन लगाकर बैठना होता है श्रीर विधि पूर्वक श्राचमन लेते समय श्रीर श्राहुति डालने के वेदमन्त्र श्रादि के बोलने की किया करनी होती है श्रीर इस प्रकार सन्तान को भी चक्खलता छोड़ कर कुछ देर संयम से बैठने श्रीर माता पिता श्रादि का सम्मान वा श्राह्मा का पालन करते हुए सभ्य बनने का अभ्यास हो जाता है। इसके श्रतिरिक्त समय पर श्राने, समय पर सोने वा उठने तथा स्नान करने श्रादि कितने ही शुभ गुए धारए करने का श्रभ्यास पड़ जाता है श्रर्थात्

जिस नियन्त्रण Discipline का श्रभाव श्राजकल की शिचित अशिचित जनता तथा सन्तान में अनुभव हो रहा है श्रौर जिसके कारण देश जाति के नेता विद्वान् श्रौर गृहस्थी प्राय दु:खी हो रहे हैं। वह श्रग्नि-होत्र की प्रथा डालने से स्वयं बिना किसी विशेष यत्न के सन्तान तथा जनता में आ सकता है। क्यांकि किसी वृत्त की कोमल डाली को जिस तरफ माली चाहे भुका सकता है श्रौर पेबन्द लगा सकता है। पक्की डाली को मोड़ा नहीं जा सकता। इसी प्रकार कच्चे घड़े पर जैसा रंग दिया जावे श्रौर बेल बूटे श्रङ्कित किये जावें वे पकने पर वैसे बने रहते हैं। ऐसे ही छोटी , आयु में सन्तान को अग्निहोत्र में सिम्मिलित करने से अनेक शभ गुण सन्तान में श्रपने श्राप श्रा जाते हैं। परन्तु पीछे लाख यत्न करने पर भी सन्तान का सभ्यता पूर्व उठना बैठना समय पर सोना जागना छोटे बड़े का यथा योग्य सम्मान वा त्र्याज्ञा पालन तथा धर्मकर्मी में श्रद्धा व प्रेम स्त्पन्न नहीं होता है। जिसके लिये जाति के नेता गुरु वा माता पिता श्रादि पीछे पश्चात्ताप करते रहते हैं श्रीर नवयुवकों के तथा भवयुवतियों के प्रति सवका उपालम्भ बना रहता हं श्रर्थात् उनकी शिवायत करते रहते हैं। परन्तु शुभ गुण बहुत श्रंश तक केवल परिवार में नियत समय में सम्मिलित होकर सिमलित श्रिग्निहोत्र की प्रथा डालने से सन्तान में उत्पन्न किये जा सकते हैं श्रीर गृहस्थ को स्वर्ग बनाया जा सकता है।

(६) यज्ञ या अग्निहोत्र करते हुए जो वेद मन्त्र पढ़े नाते हैं उनसे एक तो वेद ज्ञान की रत्ना होती है क्योंकि मन्त्र कएठस्थ हो जाते हैं। दूसरे जिन मन्त्रों से यज्ञ किया जाता है श्रीर उनमें यज्ञ की महिमा वा लाभों का वर्णन किया गया है और यज्ञ से प्राप्त लाभ और शुभ कामनाओं के लिये ईश्वर से प्रार्थना की गई है। जिससे मनुष्य के ज्ञान की वृद्धि होकर मनुष्य उपासक की श्रेणी को प्राप्त कर लेता है। इसके अतिरिक्त वेद मन्त्रों में अहम्भाव भी नहीं है। वेद में जो प्रार्थनाएं हैं या शुभ कामनात्रों को प्राप्त करने की विधि का वर्णन है, वे सब बहुवचन में हैं श्रर्थात सारे संसार के कल्याण के लिये हैं । विद्यार्थी श्रीर गृहस्थी कारो-बारी मनुष्य प्रायः दिन भर श्रहम्भाव में विचरता है था स्वार्थ में लगा रहता है। ऋर्थात् जो कुछ सोचता या करता है सब अपने लिये या अपने परिवार के कल्याण के लिये सोचता या करता है। परन्तु प्रातः सायं जब मनुष्य अग्निहोत्रादि र्कचे स्वर से वेद मन्त्र पढ़ते हुए करता है तो एक ∕ तो वेद मन्त्र का उचार्ण ठीक हो जाता है दूसरे ऊंचे स्वर से वेद मन्त्र पढ़ने से मन भी एकाप्रह हो जाता है। इधर उधन भटकता नहीं। ऋहम्भाव या बुरे विचारों से भी बचता है' श्रीर जितनी देर तक यज्ञ करता हुआ वेद मन्त्र बोलत। रहेगा उतनी देर ही स्वार्थ या ममत्व को छोड़कर सारे संसार के कल्याणकारी भाव में ही विचरता रहेगा। अर्थात सबके भले वा कल्याण के लिये शुभकामना वा प्रार्थना करता रहेगा। किसी अपने अमित्र को भी जिसके लिये दिन भर शुभ
इच्छा मनुष्य नहीं करता यज्ञ के समय वेद मन्त्रों।द्वारा की
हुई शुभकामना या प्रार्थना में से पृथक् नहीं कर सकता इस
लिये यज्ञ करने वाला व्यक्ति या परिवार जितनी देर यज्ञ
कर रहा है प्रभु इच्छा में विचरता है। क्योंकि वेद मन्त्र
प्रभु की वाणी है और उसमें सबके कल्याण का ही वर्णन
है। (किसी मनुष्य की अपनी वाणी में की हुई प्रार्थना
आदि में कुछ न कुछ ममभाव या स्वार्थपरायणता आ ही
जाती है) इस लिये यज्ञ का वेद मन्त्रों सहित करना, वही
करना और विचरना है जो सृष्टि-रचयिता जगदीश्वर करता
और विचारता है इस लिये अग्निहोत्र यथार्थ रूप में प्रभु
भक्ति का 'क' 'ख' या Symbol अथात चिह्न या
आरम्भ है।

(७) शब्द नित्य है इसको सर्व शास्त्रकार मानते हैं। श्रीर श्रव तो रेडियो प्रामोफोन बाजे ने प्रत्यत्त िद्ध ही कर दिया है कि मनुष्य के मुख से निकला हुआ शुभ या अशुभ कोई शब्द भी नष्ट नहीं होता अपितु संसार के समस्त बायुमण्डल में फैल कर शुभ या श्रशुभ परिणाम उत्पन्न करता है। जैसे समुद्र नदी या तालाव में पत्थर फेंकने से लहरें पैदा होती हैं और वे लहरें बन्द नहीं होतीं जब तक किसी किनारे से नहीं टकराती इसी प्रकार बोला हुआ शब्द भी वायुमण्डल में जाकर नष्ट नहीं होता अपितु आकाश में घूमता रहता है। क्योंक आकाश की कोई सीमा नहीं। इसलिए शब्द भी

लोक लोकान्तरों में जिनकी सीमा नहीं घूमता रहता है। श्रीर दूसरे प्राणियों पर श्रच्छा या बुरा प्रभाव डालता है। इसी प्रकार मनुष्य के मन की शुभ या ऋशुभ प्रार्थना वा कामनाएं त्रथवा विचार भी संसार के वायुमण्डल में स्थिर रहते हैं, नष्ट नहीं होते, क्योंकि विचारों की ही दुनियां है। सब जानते हैं कि विजली की गति बहुत तीव्र है और बिजली की शक्ति (Wireless Telegraphy) अर्थात् बिना तार के तार ने यह सिद्ध कर दिया है, कि मनुष्य के विचार शब्द रूप धारण करके कितनी शीव्रता से दूसरों तक पहुँचते हैं श्रौर ग्रुभ या श्रशुभ जेंसे विचार होते हैं, वैसा प्रभाव जनता पर डालते हैं, श्रौर वैसा ही फल प्रेम या द्वेष शान्ति या श्रशान्ति लोक लोकान्तरों में उत्पन्न कर देते हैं। परन्तु मन की गति विजली से भी बहुत तीत्र है, इसलिये किसी व्यक्ति या समाज की हार्दिक शुभ या अशुभ कामनाएं. प्रार्थनाएं त्रौर विचार कितना शीघ्र त्रौर कितना गहरा प्रभाव दूसरों पर डालती हैं यह पाठक स्वयं विचार सकते ्र हैं। इसलिये जो व्यक्ति वेदमन्त्रों द्वारा यज्ञ हवन करता है वह केवल ऋपने किसी विरोधी के मन को ही परिवृतित नहीं करता ऋषितु संसार के वायुमण्डल के पवित्र शब्दों वा विचारों के कोष में भी वृद्धि करता है, श्रौर इस प्रकार सृष्टि के वर्तमान मलिन शब्दों वा विचारों को माड़ से शुद्ध कर देता है। इस से उत्तम कार्य मनुष्य के कर्तव्य कर्मों में मनुष्य के लिये कौनसा हो सकता है क्योंकि यही कार्य ऋषि मुनि महात्मा संन्यासी संसार में जन्म लेकर किया करते हैं। त्रौर इस ऋषि कर्त्तच्य का जन्म प्रत्येक मनुष्य में सरलता से ऋग्निहोत्र के द्वारा हो सकता है।

- (८) शास्त्रों में यज्ञ शब्द के तीन ऋर्थ किये हैं देवपूजा, संगतिकरण, तथा दान और ऋग्निहोत्र में ये तीनों लाभ मनुष्य को प्राप्त होते हैं।
- (१) ऊपर लिखी विधियों के अनुसार जड़ चेतन दोनों प्रकार के देवताओं की पूजा उत्तम रीति से होती है। और ईश्वर की स्तुति प्रार्थना करने से तथा वेदवाणी की रज्ञा वा प्रचार सब देवों के देव परमेश्वर का पूजन भी होता है।
- (२) जैसे सूर्य, चन्द्र, वायु जल, पृथ्वी के संगतिकरण श्रीर परस्पर सहायता से ही इस संसार की महिमा, सुन्दरता वा उपयोगिता सिद्ध होती है, ऐसे ही श्रीग्नहोत्र में प्रतिदिन परिवार या समाज के मिलके बैठने श्रीर मिल कर विचार करने वा कार्य करने से प्रत्येक पारिवारिक वा सामाजिक कार्य की सिद्धि हो सकती है क्योंकि संगतिकरण या संगठन का फल ही शक्ति है श्रीर जहां शक्ति है वहां सफलता हाथ विध कर खड़ी रहती है।
  - (३) श्रिग्निहोत्र से जिस प्रकार का दान होता है इस प्रकार की उत्तम व सफल विधि दान की भी श्रीर कोई प्रतीत नहीं होती क्योंकि यज्ञ दान से कभी विपरीत फल की सम्भावना हो ही नहीं सकती।

(४) मनुष्य के दैनिक कर्तव्य में शास्त्रकार ऋषियों ने पांच प्रकार के यज्ञ लिखे हैं श्रीर इन यहां में वह कार्य करने की शक्ति है जिस कार्य के करने में बड़े २ चक्रवर्ती राजे श्रपनी पूरी युद्ध की शक्ति वा हथियारों के होते हुए श्रीर बड़े २ विद्वान् श्रीर पहलवान भी असमर्थ रहे श्रीर श्राज भी श्रसमर्थ हैं श्रर्थात् मनुष्य के भीतर के शत्रु श्रों श्रर्थात् काम, कोध, लोभ मोह, श्रहङ्कार को श्रपने वश में करके मित्र बना लेना।

ब्रह्म यज्ञ — अर्थात् ईश्वर की स्तुति श्रौर प्रार्थना करने से उनकी महिमा वा महत्ता को जान कर मनुष्य श्रहङ्कार को छोड़ नम्न हो जाता है। जैसे किसी किव ने कहा है कि "कोटान कोट भूमि, उस पर श्रसंख्य प्राणि। जगदीश श्रपना नम्बर में कौनसा गिनाऊं"। ब्रह्मयज्ञ के निरन्तर श्रभ्यास से मनुष्य को निश्चय हो जाता है कि सम्भवतः हिमालय पर्वत पर एक चिऊंटी की कुछ गणना या हस्ती हो सकती है परन्तु उस प्रभु को सृष्टि में वा प्रभु की शक्ति की तुलना में मेरी शक्ति की कोई गणना या हस्ती नहीं है। इसलिये वह निर्भिमान होकर विचरता है।

देवयञ्च श्रांत् श्राग्तिहोत्र श्रादि यज्ञ करने से जहां "इदन्न मम" का पाठ प्रतिदिन सायं प्रातः उच्चरण होता हो वहां मनुष्य को त्याग वा वैराग्य की शिक्षा मिलती है अर्थात् सांसारिक मोह की निवृत्ति हो जाती है। वही मोह, मेम में परिणत होकर ईश्वर प्राप्ति का साधन होने से मनुष्य का मित्र बन जाता है।

भृतयज्ञ — अर्थान अपने भोजन या कमाई से यज्ञ-कत्तों मनुष्य की सेवा के पात्र जो प्राणी हैं, उनका भाग प्रति-दिन उनको देकर भोजन करना अर्थात् बांट कर खाने से मनुष्य में लोभ की न्यूनता होकर उदारता की वृद्धि होती है जो कि ईश्वरीय गुण है।

पितृ पञ्च — अर्थात् प्रतिदिन प्रातःकाल उठते ही माता पिता आदि वृद्धों की चरण वन्दना करना या नमस्ते करना उनको अन्नजल वस्त्रादि से सेवा बा सन्मान पूजाभाव से करते हुए और उनकी आज्ञाओं का पालन करके उनका सहनशीलता (Tolerance) का उत्तम गुण पैदा हो जाता है और क्रोध जैसा शत्रु भी मित्र वन कर नम्रता और मन्यु में परिवर्तित हो जाता है।

त्र्यतिथि यज्ञ — अर्थात् त्यागी परोपकारी सदाचारी. विद्वान् संन्यासी महात्माओं की सेवा वा सत्सङ्ग से मनुष्य उनके उपदेशों को सुनकर संयमी बनता है अर्थात् शास्त्र में बतलाये वा संयम में रहने के अनुभूत साधनों को महात्माओं से सुनकर और उनको जीवन में धारण करके मनुष्य संयमी बन कर कामवृत्ति को भी अपना मित्र बना लेता है क्योंकि सत्सङ्ग से ही मनुष्य के विचार सत्त्वगुणी बनते

हैं श्रौर स्वाध्याय वा सात्त्विक विचारों ही से मनुष्य गृहस्थ में रहता हुआ भी ब्रह्मचारी रह सकता है श्रौर यही विधि काम-वृत्ति को वश में करने या मंत्र बनाने की है जो कि श्रतिथि यज्ञ के द्वारा बहुत ही सरलता से प्राप्त हो जाती है।

श्रन्त में एक श्रति श्रावश्यक विचार पाठकों की सेवा 🛼 रखना है जिसको ध्यान में रखने से ऊपर लिखे सब कर्त्तव्यों े का पालन मन्ध्य के लिये सरल हो जाता है और सफलता भी निश्चित और शीघ्र प्राप्त हो जाती है। जैसा कि एक संस्कृत के किव ने कहा है कि "यादशी भावना कुर्यात् सिद्धि-र्भवति तादृशी" । श्रर्थात् मनुष्य की जैसी भावना किसी कर्म में होती है, वैसी ही सिद्धि भी उसको प्राप्त होती है। क्योंकि मनुष्य का स्वभाव सात्त्विक, राजस, तामस जैसा होता है, श्रर्थात् जिस गुण की विशेषता मनष्य में होती है वह विशेष गुण मनुष्य के विचारों वा कर्मी को श्रपनी श्रोर श्रांकर्षित करके श्रपने जैसा ही बनाता चला जाता है और एक दिन मनुष्य का जीवन वैसा ही बन जाता है <sup>र</sup> ऋौर वैसे ही लच्य की उसको प्राप्ति भी होती है जैसे एक देवी भोजन बनाते समय अपने कर्तव्यानुसार अतिथि सेवा के लिए दो चार रोटी प्रतिदिन ऋधिक बनाती है जैसा कि कुछ काल पूर्व तक भारतवर्ष की देवियों का स्वभाव था श्रीर जिस समय उसके द्वार पर कोई सच्चा अतिथि या ग़रीब भूखा त्रावाज़ देता है कि "भित्तां देहि", यदि वह परिवार के भोजन कर चुकने के शिष्ठे भी आ जाता है, जिसकी सहायता

श्रावश्यक प्रतीत होती है तो गृहदेवी को ऐसे श्रातिथि या गरीब को देख कर या आवाज सनकर प्रसन्नता होती है क्योंकि उसका यज्ञ सफल होता है श्रीर ईश्वर का धन्यवाद करती <u>ह</u>ुई त्र्यतिथि या किसी भूखे को त्रक्र देकर उसका श्राशीर्वाद लेती है श्रीर श्रपने चित्तको समस्त दिन के लिये इस शुभ कर्तव्य के फलस्वरूप शान्त बनाये रखती है। एक दूसरी देवी है. जिसका श्रपने भोजन में से किसी दूसरे को देने कां स्वभाव नहीं है, इसलिये वह भोजन की सामग्री भी उतनी ही बनाती है, जितनी परिवार के लिये श्रावश्यक है यदि श्रकस्मात् एक रोटी श्रधिक पक जाय तो नौकर को डांट बतलाती है परन्तु भोजन के समय या उसके पश्चात् कोई त्र्रतिथि या रागीव उसके दरवाजे पर आजावे जिसकी सेवा वा सहायता करना वह भी परम-स्रावश्यक सममती है परन्तु उस ऋतिथि या ग़रीब को डांट देती है या कभी बाधित होकर किसी के लिये थोड़ी भोजन बनाना ही पड़ जावे तो वह भोजन बनाने श्रीर खिलाने में महान् कष्ट का अनुभव करती है और उसका मुख प्रसन्न होने के स्थान पर उल्टा अप्रसन्नता के चिह्न दर्शाता है। यद्यपि कर्म दोनों देवियों का एक ही है, दोनों ऋतिथि को भोजन खिला रही हैं परन्तु यह सब शुभ-त्र्रशुभ भावना का ही परिगाम हैं कि एक प्रसन्न चित्त है और दूसरी दुःखी हो रही है। इसी प्रकार सब कर्तब्य पालन का फल या सफलता मनुष्य की भावना पर निर्भर है। जो स्त्री पुरुष ऋग्निहोत्र तो प्रतिदिन करते हैं

परन्तु भावना राजसी है ऋर्थात् विचार है कि ऋग्निहोत्र त्रादि यज्ञ करने से मेरे परिवार या समाज के सभासद सुभे अच्छा श्रेष्ठ व्यक्ति समभेंगे, मेरा मान होगा और इस . प्रकार मेरा न्यापार भी श्रधिक चलेगा तो उसका वैसा ही फल मिलेगा श्रर्थात् मान होगा, कारोबार चलेगा, इसके श्रागे कुछ नहीं। परन्तु एक स्त्री या पुरुष प्रातःकाल उठते हैं ऋौर यह भावना लेकर श्रग्निहोत्र करने बैठते है कि प्रभु के सब सेवकों ने उठ कर अपना कर्तव्य आरम्भ किया हैं, सूर्य ने जनता को प्राण श्रीर ताप देना त्रारम्भ किया है, वायु ने भी संसार को पवित्र करना श्रौर इसी प्रकार सब देवतात्रों ने प्रभु की श्राज्ञा वा नियमानुसार श्रपना नियत कार्य श्रारम्भ किया है । इस लिये एस जगज्जननी ने जो कर्तब्य मेरे प्रति प्रात:काल उठ कर किया जाना नियत किया है वह मुभे पुत्रवत् आरम्भ कर देना परम त्र्यावश्यक श्रौर उचित है । श्रौर वे स्त्री पुरुष प्रातःकाल के ईश्वरस्तुति त्रादि वेद मन्त्रों को पढ़ता हुत्रा बिना किसी फल की इच्छा के कर्तेब्य भावना से ऋग्निहोत्र करना आरम्भ करता है, तो वह उन देवतात्रों की श्रेणी में ही खड़ा हो जाता है। यथार्थ रूप में सूर्य बहुत बड़ा देवता है, वह संसार की पवित्रता वा स्थिरता में बड़ा भाग लेता है, ऐसे ही वायु जल पृथ्वी वनस्पति भी देवता है। क्योंकि देवज्ञा प्रतिदिन निःस्वार्थ भाव से कार्य करते हैं श्रीर सारे संसार के सुधार वा उपकार में उनका बड़ा भारी भाग हैं, परन्तु जैसे परिवार केवस वहीं से ही नहींबनना अपितु छोटे वर्टने भी परिवार में ही सम्मिलित होते हैं, ऐसे ही मनुष्य का अग्निहोत्र कर्म यद्यपि उन देतवात्र्यों की तुलना में एक छोटा सा संसार की पवित्रता में साधन है परन्तु यह भी देवताश्रों जैसा ही काम है। इस लिये जैसे बड़े २ फूलों की माला में एक छोटा सा चम्बेली का सुन्दर ऋौर सुगन्धित फूल भी सम्मिलित होता है श्रीर माला जब किसी विद्वान् महात्मा के गले में पड़ती है तब वह छोटा चम्बेली का फूल नहीं रहता । इस लिए इस सास्विक भावना से वेदमन्त्र पढ़ते हुए स्त्रौर श्रद्धा से त्र्राग्नहोत्र करने वाला स्त्री पुरुष भी देवतात्र्यों की श्रेणी में ातःकाल खड़ा हो कर ईश्वर के पूजन में लगा हुआ होता है। श्रौर यह उसकी यज्ञ की भावना एक दिन उस को यज्ञ-रूप बन।कर ईश्वर का सच्चा पुजारी बना देती है ऋर्थात् मुण्डक-उपनिषद् के लिखे श्रनुसार यज्ञ की ज्वालाएें ईश्वर की समीपता या दशँन का साधन बन जाती हैं। ऋौर यजमान को द्युलोक में ले जाती हैं। श्रौर फिर नीचे लिखे वेद मन्त्र के श्रनुसार ऐसे यजमान की यह शरीर रूप नगरी सात ऋषियों की नगरी बन जाती है ऋौर मनुष्य को ज्ञानेन्द्रियों के नाम भी ऋषियों जैसे नामों में परिवर्तित हो जाते हैं।

सप्त ऋषयः प्रतिहिताः शरीरे सप्त रचन्ति सदम-प्रमादम् । सप्तापः स्वपतो लोकमीयुस्तत्र जागृतो ग्रस्वप्नजौ सन्नसदौ च देवौ ।

त्रर्थात् इस शरीररूप यज्ञशाला में सात ऋषि बैठे हुए

यज्ञ कर रहे हैं; ऋर्थात् १. ऋाँख २. कान, ३. नासिका, ४ जिह्ना, ४. त्वचा, ६. मन, ७. बुद्धि ये सातों ऋषि रूप, शब्द, गन्ध, रस. स्पर्श का ज्ञान प्राप्त करते हुए, मन मनन करता हुआ श्रौर बुद्धि निश्चय करती हुई श्रपनी ज्ञान पूर्वक क्रियाश्रों से भगवानु का यज्ञ कर रहे हैं। क्योंकि इसका कर्त्तत्र्य प्रभु का भजन श्रर्थात् प्रभु श्राज्ञानुसार कर्म करना है इसके श्रतिरिक्त इस शरीर के अन्दर सात ऋषि और हैं जिनको सात प्राण कहते हैं ये ऋषि विना प्रमाद या त्रालस्य के निरन्तर इस यज्ञ शाला की रचा कर रहे हैं। यह यज्ञ रात दिन चल रहा है क्योंकि स्वप्न में ज्ञानेन्द्रियां बराबर ५ में करती रहती हैं श्रर्थात् देखती व सुनती हैं परन्तु सुषुप्ति श्रवस्था में ये सात ज्ञान प्रवाह ऋपने लोक में लीन हो जाते हैं। तब भी दो देव जो कभी सोते नहीं हैं प्रत्येक समय जागते रहते हैं अर्थात जीवात्मा श्रौर प्राण निरन्तर विना श्राराम वा निद्रा लेने के इस यज्ञ को प्रज्वलित रखते हैं। श्रर्थात् यज्ञाग्नि मन्द नहीं होने देते। क्योंकि सृष्टि रचयिता प्रभु ने यह शरीर रूप कुएड यज्ञ के लिये ही बनाया है ऋौर इस ऋवस्था को प्राप्त दोनों चत्त्र आं का नाम विश्वामित्र और जमदिग्न ऋषि है, दो कानों का नाम गौतम और भारद्वाज ऋषि है, दो नासिकात्रों का नाम वशिष्ठ त्रौर कश्यप ऋषि है, त्रोर जिह्वा या वाणी का नाम ऋति ऋषि वेद में रक्खा गया है।

संख्या १३ — परन्तु यह अवस्था कब प्राप्त होती है अर्थात् यह शरीर रूपी नगरी ऋषि नगरी कब बनती है ? और जब ईश्वर सर्वब्यापक है तो मुण्डक-उपिनषद् के उपरि-वर्णित श्लोकानुसार यजमान के द्युतोक में पहुंचाने का क्या तात्पर्य है ? जैसा कि सब विद्वान् जानते हैं भौतिक सृष्टि के विचार से तीन लोक हैं।

१-पृथिवी लोक २-ग्रन्तरित्त लोक ३-ग्रुलोक। ऐसे ही मनुष्य शरीर को भी ऋषियों ने तीनों लोकों में बांटा है, १. शरीर के नीचे भाग ऋर्थात् नाभि तक को पृथिवी लोक, २. मध्य भाग श्रर्थात् नाभि से गर्दन तक को श्रन्तरिच्च लोक ३ गर्दन से ऊपर मुख तथा सिर के भाग को चुलोक कहा गया है श्रर्थातु ज्ञान या प्रकाश करने वाला भाग श्रीर इसी प्रकार गुर्णों के विचार से शरीर के नीचे का भाग या पृथिवी लोक को तमोगुण प्रधान श्रीर मध्यभाग या श्रन्तरिच्न लोक को रजोगुए प्रधान, ऋौर सब से ऊपर के भाग मुख या द्युलोक को सत्वगुण प्रधान माना है, और यह इनके कर्मों से प्रत्यच्च दृष्टिगोचर होता है। इसलिये जो स्त्री-पुरुष सान्धिक भावना से यज्ञ करता है वह द्युलोक त्र्र्थात् ज्ञानयुक्त वा प्रकाशयुक्त लोक को प्राप्त होता है और ईश्वर को जो कि सृष्टि के जड़ चेतन देवताश्रों का पति है क्योंकि उसका वास स्थान श्रथवा प्राप्ति का स्थान ज्ञान वा प्रकाश ही है क्योंकि वह अज्ञान अन्धकार से परे हैं जैसे कि स्वयं वेद भगवाने कहते हैं-

भोरेम् उद्वयं तमसः परिस्वः परयन्त उत्तरम् । देवं देवज्ञाः सुर्थेमगन्त्र ज्योतिकक्षमम् । इस लिये सात्त्विक भावना से किये यज्ञ की ज्वालाएं यजमान को देवताओं के पित के लोक में ले जाती हैं यह यथार्थ हो कहा गया है, परन्तु जो यज्ञ राजस तथा तामस भावना से किये जाते हैं वे यजमान को पृथिवी लोक या अन्तरिज्ञ लोक अर्थात् तमोगुण प्रधान या ग्जोगुण प्रधान योनियों में ले जाने के कारण बनते हैं जिनका परिणाम अशान्ति, लड़ाई भगड़ा और पशुवृत्तियों की अधिकता अर्थात् दुःख और परतन्त्रा का जीवन ही ही सकता है और यही वर्तमान काल में विशेषता से दृष्टिगोचर हो रहा है क्योंकि कम तो मनुष्य अब भी कर रहे हैं और कम के बिना मनुष्य रह ही नहीं सकता जैसा कि गीता में भी कहा है—

निह कश्चिद् चणमिप जातु तिष्ठस्यकर्मकृत् । कार्यते झवशः कर्म सर्वः प्रकृतिजेगुंगौः॥

श्रर्थात् कोई भी मनुष्य एक श्रण के लिये भी बिना कमं किये नहीं रह सकता परन्तु कर्म यज्ञ भावना से नहीं हो रहे श्रर्थात् यदि कहीं यज्ञ होता है तो वहां भी केवल 'इदन्न मम' का पाठ ही होता है कर्म में यह भाव बहुत ही कम है।

संसार का खेल आज खेला जा रहा है। राजा लोग या गवर्मैं एट राज्य या शासन कर रहे हैं प्रजा से कर भी लिया जा रहा है परन्तु यज्ञ की भावना नहीं है, इसलिये न राजा को शासन में सुख है और न प्रजा ही सन्तुष्ट है धन को संस्कृत में रिय कहा गया है अर्थात रमण करने वाला,

खिलाड़ी, खेल करने वाला श्रीर इसलिये धन को भी देवता कहा गया है श्रीर एक महात्मा ने कहा है जब तक मनुष्य धन को कमाता है वह भिखारी है जब कमा कर रख लेता है तो चौकीदार है ऋर्थात् सेवक या दास है परन्तु जब उपयोग करता है श्रर्थात् खाता श्रीर देता है या बांटता या खेल खेलता है तो वह मनुष्य धन का स्वामी बनता है, श्रौर इसी को यज्ञ की भावना कहते हैं। श्रौर फिर यह धन देवता बन जाता है श्रौर यजमान को द्युलोक में ले जाने का साधन बनता है। श्रनाज या धन का अभाव श्रव भी नहीं है परन्तु आज यज्ञ की भावना संसार में नहीं। इसलिये पूंजीपति और मजदूर (Capital & labour) का भगड़ा है श्रीर समस्त संसार दु:खी है। मनुष्य का जीवन त्राज भी ब्यतीत हो रहा है, म्रर्थात् जीवन का यज्ञ पूर्वत् चल रहा है। परन्तु सात्विक भावना के न होने से उलटा श्रर्थात राजस तामस फल मनुष्य को प्राप्त हो रहा है। यज्ञ में आहुति आज भी पड़ रही है, धनी दान कर रहा है, या किसी को दे रहा है। परन्तु आहुति स्वयं नहीं दी जा रही कोई पकड़ कर डलवा रहा है, विद्वान् विद्या दे रहा है, उपदेशक उपदेश कर राहै, परन्तु किसी स्वार्थ वश राजस या तामस भाव से। त्रायु बीत रही है साथ साथ यज्ञ की त्राहुति दी जा रही है परन्तु उमर कट रही है। आयु से कुछ लाभ या उन्नांत नहीं हो रही, इसलिये त्रानन्द नहीं त्रा रहा। इसी प्रकार नौकरी दुकानदारी त्रादि सब कर्म हो रहे हैं परन्तु कर्त्तब्य की भावना से नहीं हो रहे। इसी प्रकार गृहस्थ का यज्ञ भी चल रहा है। परन्तु सात्त्वक भावना के बिना पशु पत्ती की भानित ऋर्थात् नरक बन रहा है। यदि यही शासन शक्ति, धन वा आय यझ की आहुति बने, अपनी इच्छा से परोपकार में लगे. श्रद्ध पर्वित्र खेल खेले जावें तो मनुष्य या समस्त संसार चुलोक का ऋधिकारी बन जावे और ये ही यह की आहतियां या ज्वालाएं विमान बन कर यजमान के लिये प्रभु दर्शन का साधन बन जावें। मृत्यु तो दोनों श्रवस्थाश्रों में श्रवश्यं-भाविनी ही है। परन्तु एक मृत्यु परमानन्द का कारण बनती है श्रर्थात मनुष्य को श्रपने चरम लच्य पर पहुंचाती है श्रीर दुसरी अवस्था में एक असफल विद्यार्थी की भान्ति रुलाने पश्चात्ताप श्रीर दुःख का कारण बनती है जैसे कि महात्मा कबीर जी ने कहा है कि- 'जिस मरने से जग डरे मोहे बड़ा श्रनन्द, मरने से ही पाइये पूर्ण परमानन्द ।" ऐसे प्रसङ्ग में महाभारत की उस शक्ति के लिखने का लोभ भी संवरण नहीं किया जा सकता जो कि युद्ध में भाग लेते हुए श्राश्वत्थामा ने कहीं थी।

यदि समरमपास्य नान्ति सत्योभयनिति युक्तमितो प्रमातुम् । श्रय मरणभवश्यमेव जन्तोः किमिति मुधा मिलिनं यशः कुरुध्वे ॥

ऋर्थ--स्वर्ग के द्वार युद्ध को त्याग कर भी यदि मनुष्य मृत्यु के मुख से बच जावे तो युद्ध के त्याग का समर्थन उचित अतीत हो सकता है। परन्तु जब युद्ध के त्याग करने पर भी मृत्यु अवश्यम्भाविनी है तो केवल प्राण बचाने के असफल लोभ से अपने निर्मल यश को कलिक्कत क्यों करना । इसिलये जब मनुष्य बिना कर्म किये रह ही नहीं सकता तो कर्तब्य कर्मों को यज्ञ की भावना से ही क्यों न किया जावे।

हमें हर समय ईशोपनिषद् के इस मन्त्र का स्मर्ण करते हुए कर्तब्य कर्मों को कर्तव्य बुद्धि से करना चाहिये।

कुर्वन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छत ँ समा: । एवं स्वयि नान्यथेतोऽस्ति न कर्म जिप्यते नरे ॥

त्र्यो३म् शान्तिः शान्तिः शान्तिः

# लाल बहादूर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय Lal Bahadur Shastri National Academy of Administration Library

### MUSSOORIE

| अवाप्ति | सं० |
|---------|-----|
| Acc. N  | 0   |

कृपया इस पुस्तक को निम्नलिखित दिनाँक या उससे पहले वापस कर दें।

Please return this book on or before the date last stamped below.

| दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borr wer's<br>No. |
|----------------|---------------------------------------------|----------------|---------------------------------------------|
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |

| 254 552<br>वर्ग संख्या<br>Class No.<br>लेखक<br>Author निर्म<br>शीर्षक<br>Title | प्रवाध्ति संस्था<br>Acc. No<br>पुस्तक संस्था<br>Book No.<br>(251) (101) |
|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| 1-514141                                                                       | 22750<br>ARY<br>DR SHASTRI                                              |

# National Academy of Administration MUSSOORIE

## Accession No. 121599

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving